

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

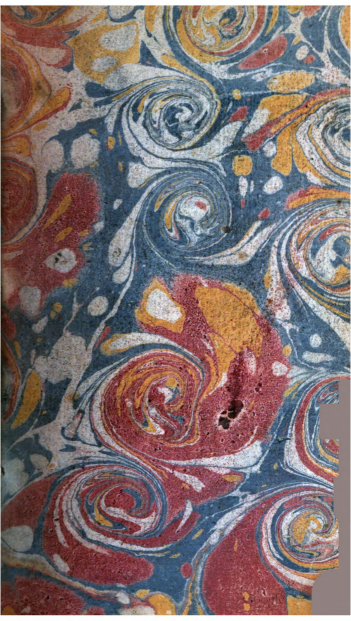
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Mason 22.310.



# MANDEMENT

ET Boule

# INSTRUCTION

#### PASTORALE

DE MONSEIGNEUR

### L'EVÊQUE DE SOISSONS,

PORTANT condamnation 1. du Commentaire Latin du Fr. HARDOUIN, de la Compagnie de JESUS, fur le Nouveau Testament:

- 2. Des trois Parties de l'Histoire du Peuple de Dieu...... Par le P. ISAAC-JOSEPH BERRUYER, de la Compagnie de JESUS:
- 3. De plusieurs Libelles publiés pour la désense de la seconde Partie de cette Histoire.

TOME PREMIER.



12.12.

A PARIS.

Chez DESAINT & SAILLANT,

M. DCC. LX.

AVEC PRIVILEGE DU ROL

· Digitized by Google





# MANDEMENT

F T

# INSTRUCTION PASTORALE

DE MONSEIGNEUR

## L'EVÊQUE DE SOISSONS,

PORTANT condamnation 1. du Commentaire Latin du Fr. HARDOUIN de la Compagnie de JESUS, fur le Nouveau Testament;

1. Des trois Parties de l'Histoire du Peuple de Dieu....
Par le P. ISAAC - JOSEPH BERRUYER, de la Compagnie de JESUS:

3. De plusieurs Libelles publiés pour la défense de la seconde Partie de cette Histoire.



RANÇOIS DUC DE FITZ-JAMES, PAIR DE FRANCE, par la Miséricorde Divine Evêque de Soissons, Doyen

& premier Suffragant de la Province de Reims, &c. Au Clergé séculier

A ij

& régulier, & à tous les Fidéles de notre Diocèse; Salut & Bénédiction en Dieu le Pere tout-puissant & éternel: En Jesus-Christ son Fils unique Notre Seigneur, coeffernel & consubstantiel au Pere, qui s'est fair Homme dans le tems pour nous racherer de l'esclavage du péché & du démon; Dieu & Homme tout ensemble; le seul Médiateur de Dieu & des hommes, sans lequel personne depuis le péché n'a pû avoir accès auprès de Dieu ni parvenir au salut; l'auteur & le conformateur de notré Foi : Et dans le Saint-Esprit, consubstantiel au Pere & au Fils, de qui il procéde de toute éternité dans l'unité de la Nature Divine.

Un nouveau scandale, auquel Nous ne nous serions jamais attendus, le plus grand peut-être qui ait encore par tu dans l'Eglise de Dieu, s'élève au milieu de nous, Nos très-chers Freres, se nous oblige de vous faire entendre notre voix avec toute l'autorité du carattère sacré dont nous sommes revêus. Ce ne sont plus simplement quelques points de la Doctrine Chrétienne des curcis par les magges des disputes y

qui sont attaqués: c'est l'édifice entier de la Religion qu'on entreprend d'ébranler jusques dans ses sondemens.

Tandis qu'une troppe d'incrédules répand de toutes parts son venin avec une licence offrénée, dans une multitude de misérables Ecrits qui portent l'impiété sur le front; des hommes téméraires, qui se glorissent du beau nom de Catholiques, semblent avoir conspiré avec eux pour tout détruiro: & la voie qu'ils prennent est d'autant plus dangereuse, que l'on s'en défie moins. C'est en paroissant prendre les intérêts de la Religion, qu'ils travail lent à la ruiner : c'est en se donnant pour Interprétes de la parole de Dieu, qu'ils s'appliquent à la corrompre: &, pour nous servir des paroles de N. S. P. le Pape, sous prétexte d'explique les saintes Ecritures, ils tendent des pièges aux Fidèles qui ne sont pas sur leurs gardes, soit en donnant atteinte à la Vérité Catholique, soit en lui enlevant les preuves qu'elle tire de ces Livres divins, & qui font sa principale force (1).

<sup>(1]</sup> Damnatio & prohibitio operis .... cui titulus Histoire du Peuple de Dieu... troisseme Partie, lata 488, PP. Clamente XIII. 2. Decemb. 1758. Saluta-A 11

Quand la premiere Partie de l'Hifsoire du Peuple de Dieu .... par le P. Maac-Joseph Berruyer, de la Compagnie de Jesus, parur pour la premiere fois, en 1728, l'indécence du stile, tout-à-fait romanesque, avec lequel elle est écrite, jointe à diverses erreurs qu'elle renferme, excita un soulévement presque général, & la fit censurer par un illustre Evêque de France (1). Les Supérieurs de l'Auteur, frappés des plaintes qui leur revenoient de toutes parts, l'obligerent de réformer dans une nouvelle édition les endroits qui paroissoient les plus révoltans. Ils se hâterent même de le faire annoncer, dès les commencemens de 1729, dans un Ecrit périodique. On y donna avis (2), que

ribus veterum Patrum documentis inftruimur, novis petulantium ingeniorum interpretationibus verum facrarum Scripturarum fensum interventi, idque in populi seductionem potiuls quam instructionem cedere; si præsertim sacrarum Litterarum expositionis obtentu offendicula patentur incautis, &c Catholicæ veritati aut præjudicium inseratur, aut austeratur præsisium quo potissimum roboratur.

(1) Ordonnance & Inftr. Pastor. de M. [Colbert] Evêque de Montpellier, portant condamnation de deux Ouvrages, dont l'un a pour titre, Histoire du Peuple de Dieu, &c. en 1731.

(i) Journaux de Trevoux a ou Mémoires pour

le P. Berruyer se préparoit, suivant les ordres de ses Supérieurs, à corriger dans une seconde édition les fautes que quelques Sçavans & quelques personnes pieuses avoient observées dans son Ouvrage, tant par rapport à diverses expressions, lesquelles avoient paru peu convenables, que par rapport à l'explication de quelques Textes de l'Eniture. Cependant cette nouvelle édition, promile avec tant d'empressement, n'a été donnée que plus de quatre ans après (\*); & elle est si peu satisfaisante, que l'année suivante elle sut proscrite à Rome par une Condamnation, qui a été depuis renouvellée en 1757 à l'occasion d'une traduction de ce mê-

PHistoire des Sciences & des beaux Arts, Février

(\*) Dans les citations que nous aurons souvent lieu de faire de cette premiere partie de l'Histoire da Peuple de Dieu, nous aurons toujours en vue la premiere édition faite en 1728. 1. parcequ'elle est entre les mains d'une infinité de personnes, la nouvelle n'ayant paru que cinq ans après, durant lesquels la premiere n'a pas cesse de se débiter & de se sépandre : 1. parceque le Fr. Berruyer, en donnant me nouvelle édition, n'a rien désavoué ni retracté de ce qui se trouve dans la premiere. Nous aurons soin néanmoins d'indiquer en même-tems le tome & la page de la nouvelle édition; & quand l'Auteur y aura fait quelques changemens, nous aurons l'attention de les remarquer.

A iv

me Ouvrage imprimé en langue Ita-

lienne (1).

Le bruit qu'avoit causé cette premiere Partie de l'Histoire du Peuple de Dieu, détermina les premiers Magistrats, & notamment seu M. le Chancelier d'Aguesseau, à prendre des mesurres efficaces pour empêcher que les autres Parties, dont il craignoit des suites encore plus fâcheuses, ne sussent données au Public: & en esserelles n'ont point patu tant que ce célébre Magistrat a nécu.

La seconde sut imprimée en 1753; mais avec quelles circonstances? A peine commençoit-il à en transpites quelques exemplaires, que le Provinquial des Jésuites & les Supérieurs de leurstroismaisons de Paris, se crutent dans une indispensable nécessité d'inquient le Public de leurs sentimens sur cat Ouvrage (2). A ces effer ils strange

(2) Déclaration du P. Provincial des Jésuites, &c des trois Supérieurs de leurs maiéons de Paris, du 22. Octobre 1753.

<sup>(1)</sup> Notre S. P. le Pape Clémene XIII a rappellés et confirmé cette double condamnation de la première Partie de l'Histoire du Fr. Bertuyer, dans la condamnation et la prohibition qu'il a prononcés contre la troitiéme Partie, et qu'il a fait publier Addition rei memoriem.

imprimer & ils firent courir dans tout Paris une Déclaration signée d'eux, portant 1. Que l'impression en avoir tté faite à leur insqu & contre leur propre volonté. 2. Qu'y ayant tout lieu de craindre que ce Livre ne contint des choses singulieres & hazardées, ils avoient fait tout ce qui dépendoit d'eux pour arrêter cette édition & pour en empêcher le débit. 3. Qu'étant parvenus à en avoir un exemplaire, ils l'avoient fait examiner avec soin, ... pour que la déclaration de leurs sentimens prévine ou accompagnât du moins le débit d'UN LIVRE SI CRITIQUE : QUE SUR LE COMPTE QU'ON leur EN avoir RENDU, ils CROIOIENT DEFOIR, non-seulement désavouer l'impression, mais IMPROUVER UN OUVRA-GE, QU'ILS N'AUROIENT JAMAIS LAISSÉ PAROISTRE SANS GRAND NOMBRE DE CORREC-TIONS IMPORTANTES ET NÉ-CESSAIRES.

Remarquez, N.C. F. les termes de cette Déclaration. Les Supérieurs de l'Auteur ne l'ont donc donnée & ne lont fait répandre dans le Public, qu'après avoir fait examiner le Livre avec

foin; par conséquent, avec connoisfance de cause, & non sur de simples préjugés: & cet examen les a pleinement convaincus qu'ils ne pouvoient se dispenser, non-seulement d'en défavouer l'impression, mais encore d'improuver l'Ouvrage en lui-même, & de déclarer qu'il avoit au moins besoin d'un grand nombre de corrections IM-PORTANTES ET NÉCESSAIRES.

Nous présumons qu'un examen fait moins à la hâte, leur auroit sait comprendre que cet Ouvrage n'est point du tout susceptible de corrections. Quand la totalité morale d'un Livre est bonne, & qu'il ne péche que par quelques opinions singulieres, ou même par des erreurs formelles qui s'y rencontrent en certains endroits, il est possible d'y remédier par le retranchement de ce qu'il contient de vicieux. Mais l'Ouvrage du Fr. Berruyer péche dans sa totalité. par le fond, par la forme, & par tout son contexte. L'indécence seule du stile fait que chaque page & presque chaque ligne auroient besoin d'être refondues. Le langage qui y domi-ne, est un langage tout profane, & non

celui de la Religion. Les maximes corrompues du monde y sont présentées en toute rencontre, d'une maniere d'autant plus séduisante & plus dangereuse, que l'Auteur les donne pour les Maximes de l'Evangile, & qu'il a la hardiesse sacrilége de les mettre dans la bouche sacrée de Jesus-Christ & des Ecrivains inspirés. Un pareil Livre n'est assurément pas de nature à pouvoir devenir utile; & il faut ou ne l'avoir lû que superficiellement, ou avoir bien peu de connoissance de l'Evangile & de son esprir, pour penser qu'il n'ait besoin que d'un grand nombre de corrections.

Mais sans examiner si la Déclaration des Supérieurs étoit un remede proportionné à la nature & à la grandeur du mal, ni si cette démarche suffisoit pour en prévenir ou en arrêter les sunestes estets; il sussit d'observer qu'au moins ils l'ont jugée d'une nécessité indispensable: & ce n'étoit pas sans raison. En estet, dès les premiers momens que l'Ouvrage sut sous les yeux du Public, il excita de toutes parts les plainues les plus graves (1). Le cri public le

(1) Lettre des Agens du Clergé.

#### 12 Mandement & Inftruct. Paftorais

dénonça d'abord (1). Un nombre de Prélats qui se trouvoiens à Paris, ne tarderent pas à s'assembler chez M. l'Archevêque de cette grande Ville, pour conférer tous ensemble sur ce que leur Ministère exigeoit d'eux. Dès la premiere Affemblée, qui fut tenue à Conflans & composée de vingrdeux Evêques, il fut concluumanime. ment (2), que le danger qu'il y avoit de laisser un pareil Livre entre les mains des Fidèles, obligeoit de prendre à ce sujet les mesures les plus promptes & les: plus efficaces. M. l'Archevêque de Paris fut prié de vouloir bien donner au plusée un Mandement, portant défenfe à sous les Fidéles de son Diocèse de lire ou retemir ledit Livre. On ne crut pas devoir s'en tenir à cette premiere démarche, qui n'étoit que provisoire; on jugea qu'il étoit nécessaire qu'il fût fait un examen approfondi de cet Ouvrage. Six des Prélats présens furent pries de se cherger de ce travail, afin que sur le rapport qui en seroit enfuite fait à Nosseigneurs les Prélats qui se trouveroient à

(2) Procès-verbal du 3. Décembre 175%.

<sup>41)</sup> Mandement do M. l'Archevêque de Paris du 23. Décembre 1753.

Paris, ils avisassent à ce qu'il servit convenable de faire.

Dix jours après, les mêmes Prélats, & d'autres encore, dumombre desquels nous étions, s'étant de nouveau assemblés, M. l'Archevêque de Paris su lice en leur présence le Mandement qu'il avoix dressé selon le vœn de la précédente Assemblée, & qui contient de très-expresses inhibitions & défenses de lire ou de retenir ledit Livre. Nous y-adhérames tous d'une voix unanime (1), nous réservant, comme il est dit expressément dans ledit Mandement de prendre au sujet de l'Ouvrage, après. l'examen plus étendu que nous nous proposions d'en saire, les mesures qui nous parotereiens les plus convenables pour l'avansage de la Religion. L'Assemblée ne se borna pas là. L'importance de l'affaire & les suites qu'il y avoit lieu d'en appréhender, la déterminerent à charger MM. les Agens Généraux du Clergé, d'écrire une Leure circulaire à tous les Evêques de Royaume, & de leur envoyer des exemplaires, tant du Mandement de

<sup>(1)</sup> Proces-verbalida-13. Décembre 1755

M. l'Archevêque de Paris, que des Procès-verbaux des deux Assemblées tenues sur le même sujet (1).

Nous espérions que ce jugement, quoiqu'il ne fûr que provisoire, arrêteroit ou suspendroit le cours du mal. En effet, nous eumes, ausli-tôt après, la consolation d'apprendre que le Fr. Berruyer, Auteur de l'Ouvrage, avoit : donné à M. l'Archevêque de Paris un acte d'acquiescement. Il y déclare qu'il se soumet sincerement au Mandement de ce Prélat : il promet de s'en rap- ; porter au Jugement que ledit Seigneur; Archevêque de Paris & Nosseigneurs les , Evêques porteront de son Livre, & de regarder comme répréhensible & condamnable ce qu'ils croiront y devoir reprendre. Les Supérieurs des trois maisons des Jésuites de Paris donnerent pareillement un Ecrit qui exprime de leur part les mêmes sentimens.

Ces démarches augmentoient l'efpérance que nous avions déja conçue, que la seconde Parrie de l'Histoire du Peuple de Dieu seroit peu connue des Fidéles, qu'on en retireroit de bonne

<sup>(1)</sup> Procès-verbal du 13. Décembre 1753.

foi les exemplaires, & qu'on en arrêteroit le débit. Nous ne crumes pas néanmoins devoir perdre de vûe les engagemens solemnels que nous avions pris conjointement avec nos Collégues; & nous n'aurions pas tant tardé à nous en acquitter, si les divers Ouvrages qui nous occupoient alors, & que nous avons publiés successivement pour votre instruction & pour l'usage de notre Diocèse, nous avoient laissé le loisir nécessaire pour nous appliquer à ce nouveau genre de travail avec route l'attention qu'il demandoit.

Dans cet intervalle, il s'est répandu dans le Publicun grand nombre de solides Ecrits de divers Théologiens contre cette seconde partie de l'Histoire du Fr. Berruyer, dans lesquels il estaccusé à la face de l'Eglise, des erreurs les plus capitales. La griéveté de ces accusations, & la perversité maniseste de la plûpart des Textes sur lesquels elles étoient sondées, nous ont extrêmement frappés. Nous l'avons cependant été en quelque sorte davantage par les Désenses mêmes, ou Apologies, que le Fr. Berruyer & ses

Partisans ont opposées à quelques-

unes de ces attaques.

Aurions-nous pû le prévoir? Nonobstant le désaveu & l'improbation formelle que les Supérieurs de l'Auteur s'étoient empressés de publier; nonobstant le cri qui s'étoit élevé dans le Royaume à la premiere lecture du Livre, cri si universel, que ses défenseurs attestent eux-mêmes (1) que toutes les lettres qui leur venoient de Paris étoient remplies de plaintes les plus graves; nonobstant le jugement unanime de l'Assemblée des Evêques, annoncé par le Mandement de M. l'Archevêque de Paris; ces audacieux Apologistes n'ont pas eu honte de faire les éloges les plus indécens de l'Ou-vrage prohibé, & d'en exalter l'Auteur comme un homme dont le nom sera dans les siècles à venir, plus même encore qu'aujourd'hui, l'objet de l'estime & de l'admiration de l'Europe Sçavante, Chrétienne & Catholique (2).

Ils prétendent que si les Supérieurs

Dieu, &c. à Nancy, pag. 8.

<sup>(1)</sup> Défense de la seconde Partie, &c. contre le Projet d'Instr. Pastor, pag. 4.
(2) Nouvelle Désense de l'Histoire du Peuple de

de la Société se sont profés de désavour le Livre, c'est qu'ils ne le connoissoient pas, & parcequ'il paroissoit sans leux eveu sous le nom d'un homme de leux corps (1); quoique ces Supérieurs au testent expressément dans leur Déclaration, qu'ils ne l'ont donnée qu'après avoir sait examiner l'Ouvrage avec soin.

De quel ton parlent-ils encore des précautions si indispensables que M. l'Archevêque de Paris a cru devoir prendre de concert avec plusieurs de ses Collégues dans l'Episcopat? Ils consentent, à la vérité, à garder sur cela un silence d'économie & de bienséance; mais ils veulent qu'on sçache que c'est uniquement dans l'idée dont ils se flattent que cet éclat passager, sans avoir des suites bien fâcheuses au-dehors, assure la tranquistité [de la Société] au-dedans (2). Un seul, disent-ils, a parlé, [c'est M. l'Archevêque de Paris] & il est prohable que cela paroîtra suffisant. On a

<sup>(1)</sup> Défense.... contre le Projet d'Instruct. Pastor.

<sup>(2)</sup> Lettre en réponse à un Eccléssatique de Province au sujet de l'Histoire du Peuple de Dieu, &c. premiere Lettre, pag. 7.

appaisé l'envie & les premieres allarmes. L'EXAMEN PLUS ÉTENDU qu'on avoit promis, RECONCILIE AVEC L'OUVRAGE. Tout paroît bien finir au gré de ses Lecteurs (1). C'est-à-dire que le Fr. Berruyer & ses Partisans comptent bien que le zèle des Evêques se bornera à la simple prohibition. préliminaire publiée par M. l'Archevêque de Paris; & qu'après cette légere satisfaction, accordée à la tranquillité de la Société au-dedans, autant qu'au cri public & aux premieres allarmes, ils n'iront pas plus loin, & qu'ils s'abstiendront d'entrer dans le fond de la Doctrine. D'où ces téméraires concluent, que l'engagement contracté par les Evêques & si solemnellement annoncé au Public, de prendre, après un examen plus étendu, les me fures qui leur paroîtroient les plus convenables pour l'avantage de la Religion, n'étant suivi d'aucune censure de leur part, tournera lui-même à la gloire du Livre & de l'Auteur, en donnant lien de juger que cet examen plus étendu les a réconciliés avec l'Ouvrage, & les

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 12.

a convaincus qu'il est parfaitement orthodoxe.

On ne s'en est pas tenu là. On a porté l'audace jusqu'à faire publiquement des menaces aux Juges mêmes de la Foi, & nommément à M. l'Archevêque de Paris, en cas qu'ils voulussent passer outre. Si l'éclat, dit-on (1), se renouvelloit, ceux qui s'intéressent à l'Ouvrage du P. Berruyer, ne manqueroient pas de remonter à la source, & D'ACCUSER LES PREMIERES DÉ-MARCHES DES SUPERIEURS DES JESUITES, DES PRELATS AS-SEMBLÉS, ET SUR-TOUT DE M. L'ARCHEVÊQUE DE PARIS. L'insolence peut-elle être poussée plus loin?

La conduite extérieure a répondu à ce ton hautain & impérieux. Bien loin d'abandonner le Livre dont la prohibition a été jugée si indispensable, & d'obtempérer au jugement des Supérieurs Eccléssaftiques, en en retirant les exemplaires des mains des Fidéles; on affecte au contraire d'en faire l'éloge comme d'un excellent

<sup>(1)</sup> Ibid. dans l'Avertissement.

Ouvrage: on le répand de toutes parts: on en inonde les maisons Religieuses: on en multiplie les éditions: on insere dans ces nouvelles éditions les endroits même qui ont paru les plus intolérables, & on laisse aux acheteurs la liberté de choisir entre le premier Texte de l'Auteur, & le Texte corrigé: on le traduit en différentes langues pour en infecter tous les Etats Catholiques: on décrie comme des hommes jaloux, prévenus, ignorans, ou même suspects dans la Foi, ceux qui se déclarent contre: en un mot, il n'est rien qu'on ne mette en œuvre pour décréditer la délibération des premiers Passeurs, & pour braver les précautions qui leur ont paru si nécessaires.

Le Jugement du Saint Siège n'a pas été plus respecté que celui des Evêques de France. Le Pape Benoît XIV, de glorieuse mémoire, justement indigné de ce qu'au mépris d'un premier Decret en date du 17 Avril 1755, donné après une mûre déliberation & confirmé par lui-même, il s'étoit trouvé quelqu'un assez hardi pour faire imprimer l'Ouvrage tra-

duit en langue Italienne; s'est cru obligé, de l'avis des Théologiens & de plusieurs Cardinaux, de le prosaire de nouveau par un Decret plus solemnel du 17 Février 1758, Ad. futuram rei memoriam. Il le condamne & le répreuve, & il condamne en même-tems les apologies faites pour sa défense, tant en langue Françoise qu'en langue Italienne, & en quelqu'autre langue que tous ces Ecrits, puissent être traduits & imprimés: il déclare qu'ils contiennent des propositions.... seandaleuses,.... qui favoissent l'hérésie, qui en approchent de wes-pres, qui font étrangeres au sontiment commun & unanime des saints Peres de l'Eglife dans l'interprétation des divines Ecritures: il défend sous les plus grandes peines de les lire, de les garder, de les imprimer (1). Il té-

<sup>(1)</sup> Dannatio & prohibitio operis cui titulus ; storia del Populo di Dio, &c. lata a Beneditto XIV. AD FUTURAM REI MEMORIAM...... Nos demum , lectis atque perpentis dictorum Theologorum confultationibus scripto extratis, auditique corumdom Cardinalium consiliis, per has nostras Aptholicas Litteras sepè dictum opus, tam Gallico quam Italico, aliove quolibet idiomate conscriptum, translatum aut typis impressum, necion Dissertationes & Apologiam superius enuntiatas, ptopressum autentiatas, ptopressum constitutos, ptopressum superius enuntiatas, ptopressum superius enuntiatas ptopressum superius

moigne « qu'il seroit difficile d'ex-» primer combien ces Ouvrages ont » offensé & scandalisé les gens de » bien & craignans Dieu, de tout » état & de toute condition, qui en » ont porté leurs justes plaintes au » S. Siège Apostolique » (2). Quels égards a-t-on eu pour un Jugement si respectable & prononcé avec tant de maturité? A peine commençoit-il à être connu en France, qu'on y a débité la troisième Partie de l'Histoire du Peuple de Dieu, laquelle enchérit encore, s'il est possible, sur les deux premieres, & qui " A MIS LE COM-» BLE AU SCANDALE par la doctrine » trompeuse que l'Auteur y enseigne, » par les interprétations forcées qu'il » donne aux Livres saints en les dé-

terea quod in illo, & in illis, continentur propositiones respective fals, temerariz, scandalosz, faventes hæresi, atque hæresi proximæ, & à communi & unanimi Sanctorum Partum & Ecclesiæsensu in divinarum Scripturarum interpretatione alienz, damnamus & reprobamus; ipsumque librum legi, retineri, & quocumque idiomate denuo typis imprimi prohibemus; Mandantes, &c.

(1) Ibid. Vix dici potest quantum inde offensionis, & scandali conceperint boni ac Deum timentes eujusque gradús & conditionis horsines, quoram justas ed de re querelas ad Apostolatum nostrum delatas debitá consideratione pensantes, ne officio

moftro deeffe videremur , Sac.

» tournant de leur vrai sens, par les » ténébres qu'il répand sur les Articles » même qui sont le principal objet » de la foi, de la piété, de la pro-» fession & du culte du peuple chré-» tien: » SCANDALI MENSURAM IM-PLEVIT (3).

C'est en ces termes qu'en parle le vertueux Pontife, qui gouverne acmellement l'Eglise avec tant de piété & avec des intentions si droites. Il n'a pas plutôt été élevé sur le Siége de S. Pierre, que confirmant le Jugement prononcé par son Prédecesseur, il a en même-tems condamné avec les mêmes qualifications, & prohibé sous les mêmes peines, cette troisième Parzie qui venoit tout nouvellement d'être imprimée, & qui contient une Paraphrase des Epîtres des Apôtres d'après le Commentaire Latin du P. Hardouin. A-t-on témoigné plus de soumission pour ce dernier Decret, que

<sup>(3)</sup> Damnatio & prohibitio operis ..., cui titulus, Histoire du Peuple de Dieu, troisième Partie, &cc. lata die 2. Decemb. 1758. d SS. PP. Clemente XIII. Quod quidem [opus] ob destrime fallaciam, & convertas sacrarum Litterarum interpretationes, ossibilis etiam renebris super eos articulos quos Christiani populi fides ac pietas præcipus prositetur & colit, scandali mensuram interpreta.

pour celui de Benoît XIV? Jugez-en par les faits. Non-seulement on a continué de répandre, comme auparavant, ces Livres si justement condamnés & prohibés; mais encore, immédiatement après ce Decret, on a affecté de faire réimprimer & distribuer sous un nouveau titre (\*), les Déserses ou apologies de la seconde Partie de l'Ouvrage du Fr. Berruyer, quoique nommément réprouvées par le Saint Siège, & d'y ajouter une Réponse du P. Berrayer lui-même, qui contient les mêmes égaremens, & qui n'avoit point paru de son vivant (\*\*).

(\*\*) Ce petit Ecrit du Fu Berreyer, qui eft fans Dans

<sup>(\*)</sup> Cette nouvelle édition des Défenses du P. Berrayer a paru en deux petiti volumes in-12. peu après le commencement de cette année 1759, sous ce titre qui y fert de frontispice , le P. Berruyer justifié conire l'Aureur d'un Libelle intitulé, le P. Berruyer convaince d'obstination dans l'Arianisme, le Pélagienisme, le Nestorianisme, &c. d Nancy, 1759. Ce titre est manifestement faux & illusoire. Il n'a pit être mis à la tête de chacun des deux volumes que pour tromper le Public, en lui faisant accroire qu'on lui donnoit quelque chose de nouveau. Il n'y a pas une seule ligne, pas un seul mot, dans ces deux volumes, qui ait pour objet de répondre à l'Ecrit contre lequel ils sont annonces. Ils ne contienneme qu'une nouvelle édition des trois principales Défenfes du Fr. Berruyer : & elles y sont telles préciffment qu'elles avoient deja paru l'une après l'autre CB 1744.

Dans ces circonstances, Nous avons compris plus que jamais de quelle nécessité il étoit de ne pas différer

date, & qui a pour titre, Réponse du P. Berruyer au Libelle intitule, Remarques Théologiques & Critiques, &cc. n'est proprement, depuis le commence ment jusqu'à la fin, qu'une tépétition presque de mot à mot de celui qui a pour titre, Défense du P. Berrayer Jésuite contre un Libelle intitulé, Remarques Théologiques & Critiques, &c. & qu'on a auffrinseré dans le même Récueil à l'entrée du second volume. La ressemblance entre ces deux Ecrits est si palpable, que n'étant pas possible au Fr. Berruyer de la dissimuler, il termine sa Réponse ou sa Lettre par un Avis ou Postscriptum qu'il ne sera pas mutile d'inserer ici tout entier, pour faire connoître le caractère de cet Ecrivain. « Vous serez peut-être surm pris, dit-il, d'appercevoir dans la Lettre que le » vous écris, quelques morceaux coplés assoz fidélement d'après un Ecrit intitule, Defense DE LA DEECONDE PARTIE DE L'HISTOIRE DU » PEUPLE DE DIEU. L'Auteur indigné des ca-Domnics AGSEZ SEMBLABLES AUX VOSTRES, rém pandues dans un Libelle que vous PAROISTEZ m Avoir PRIS POUR GUIDE, a fait imprimer dans n sa Défense de mon Ouvrage quelques morceaux de n mafaçon: tels que ma Réponse manuscrite à une n infidiense satyre, intitulée, Précis; & cette Réaponse je ne la désavoue pas pour être de moi. Je DME SUIS CRU EN DROIT DE M'EN SERVIR. Le » refte de la Défense, imprimée à Avignon, JE NE DEA CONDAMNE PAS. Tels sont le premier atticle noù l'on commence à refuter le Projet d'Instruction » Pastorale; un autre article où, sous le nom de n Postscriptum, on acheve d'examiner le reste du n Projet; enfin tous les Ecrits larins par-où elle finit. » Elle m'a été communiquée depuis son impression ; n& moi , pour m'épargner une peine inutile , j'ai ppis la liberté D'EN TIRER QUELQUES EXTRAITS. Tome I.

plus long-tems l'examen approfondi d'un Livre si pernicieux, & dont on s'obstinoir à prendre la défense. C'est pourquoi nous n'avons pas plutôt été

20 qui sufficient à confondre plusieurs de vos impu-22 tations. Si la Défense entreprise & exécutée en 22 ma faveur tombe entre vos mains, vous n'aurex 23 pas de peine à reconnoître cette sorte de plagiat

» dont je m'accuse moi-même à vous. »

Tout est plein de fausseté, d'artifice, de dupsticité dans cet Avis. 1. Ce n'est pas, comme le Fr. Berruyer le dit , l'Ecrit intitulé , Défense de la seconde partie de l'Histoire du Peuple de Dieu , [ Défense qui est dirigée contre le Projet d'Instruct. Pastor. ] qu'il a copié dans la Réponse, ou la Lettre dont il s'agit; mais un autre Ecrit tout différent de celui-là, & qui a pour titre, ainsi que nous l'avons dit, Défense du P. Berruyer Jesuite contre un Libelle intitule, Remarques Théologiques & Critiques, &c. c'est-à-dire, précisément contre le même Ouvrage auquel le Fr. Berruyer entreprend de répondre. 2. Il est faux que l'Auteur des Remarques Théologiques & Critiques ait pris pour guide l'Auteur du Projet d'Instruction Pastorale. 11 ne faut que lire ces deux réfutations pour voir que leurs plans sont tout distèrens, qu'elles n'ont rien de commun, & que l'une n'a pû servir de modéle l'autre. 3. Il est faux que ce soit de la Réponse au Précis que le Fr. Berruyer s'est servi dans la Lettre qui paroît sous son nom: il n'en cite que ce qui en avoit été cité dans la Dofense.... contre les Remarques, & il le cite précisément dans les mêmes termes. 4. Il étoit très-libre au Fr. Betruyer de copies telle ou telle autre des Défenfes publiées en la faveur & & le choix qu'il auroit fait étoit en lui-même trèsindifférent au Public. Mais à quoi peuvent tendre tous les déguilemens qu'il emploie ici, si ce n'est peut-être à faire croire aux Lecteurs qui ne seroiens pas au fait, que les Théologiens qui l'ont attaqué

libres d'autres soins, que nous nous sommes appliqués à cette importante affaire avec toute l'attention qu'elle nous a paru demander. Nous avons lû plusieurs fois les trois Parties de l'Ouvrage du Fr. Berruyer, & furtout la seconde qui renferme l'Histoire Evangélique contenue dans les Livres du Nouveau Testament, & la troisiéme, qui est une Paraphrase des Epitres des Apôtres. Pour en mieux pénétrer le sens, & pour en découvrir toute la liaison, nous en avons rapproché les différens textes, nous les avons comparés les uns avec les autres, & nous n'avons négligé aucun des Ecrits

n'ont fait que se suivre les uns les autres, & qu'une seule réponse suffit contr'eux tous : ce qui est la cho-

se de monde la plus fausse.

Au reste, il résulte évidemment de cet Avis, un fait important qu'il est nécessaire d'observer, & qui est d'ailleurs constant par une multitude d'autres preuves. C'est que les Désenses de la seconde Partie de l'Histoire du Peuple de Dieu ne peuvent être regardées comme des Ecrits étrangers au Fr. Berruyer, & dont il ne soir pas responsable. S'il y'en est pas directement l'Auteur, elles ont du moins été concertées avec lui : il y a fait insérer des morceaux de sa façon : en un mor, il ne les condamne pas. On entend assez ce que cela signific. Qu'on juge par-là de la sincérité de l'Acte desoumission que ce Religieux a donné au Mandement de son Archevêque, & au Jugement de l'assemblée des Evêques.

que le Fr. Berruyer lui même ou ses Partisans ont publiés pour sa Défense.

Quelque grand que fût ce travail à cause de la multitude de volumes qu'il s'agissoit d'examiner, nous ne l'avons pas cru encore suffisant. Comme le Fr. Berruyer, surtout dans les deux dernieres Parties de son Ouvrage, n'est proprement que le copiste du Fr. Hardouin; nous avons jugé que pour connoître toute la profondeur du mal, & pour pouvoir y remédier plus efficacement, il étoit nécessaire de remonter à la source, & de joindre à l'examen de l'Ouvrage entier du Fr. Berruyer, celui du Commentaire Latin du Fr. Hardouin sur le Nouveau Testament, imprimé après sa mort à Amsterdam en 1741 (1).

Nous ne refuserons pas au trop fameux Fr. Hardouin les louanges qu'il mérite. C'étoit un homme d'une immense lecture, d'une mémoire étonnante, d'une vaste érudition dans le profane comme dans le facré, d'un

<sup>(1)</sup> Joannis Harduini è Societate Jesu Commentacius in Novum Testamentum. Amstelodami, apud Honricum Du Sauzet, 1741.

travail infatigable. Le nombre des Ouvrages qu'il a composés, & dont la plûpart sont restés manuscrits, est prodigieux. Heureux, s'il n'avoit fait fervir qu'à l'avantage de la Religion les ralens qu'il avoit reçus de Dieu! Mais nous nous garderons bien de lui donner, avec les Défenseurs du Fr. Berruyer, ou plutôt avec le Frere Berruyer lui-même (1), le titre fastneux de Sçavant du premier ordre. Un amas confus de connoissances, qui se termine à des écarts presqu'inconcevables, ne mérite assurément pas le nom de science, encore moins de Lience du premier ordre. Peut-on qualifier de vrai Sçavant, un Auteur qui avance & qui soutient avec une hardiesse sans égale les paradoxes les plus révoltans; qui semble s'être fait une régle de penser singulierement sur toutes les matieres qu'il traite; qui, pour les plus frivoles raisons, souvent même sans daigner en allé-

<sup>(1)</sup> Defense de la z. part. du Fr. Berr. contre le Projet d'Instr. Pastor. pag. 158. Désense du P. Berr. contre les Remarques Théolog. & Crisiques, pag. 47. & Réponse du P. Berr. au même livre, pag. 248.

B 111

# 30 Mandement & Instruct. Pastorale

guer aucune, contredit du ton le plus décidé, les sentimens les mieux appuyés & les plus universellement reçus; qui a poussé l'extravagance du Pyrrhonisme en genre de faits, jusqu'à traiter de supposés presque tous les monumens de l'Antiquité tant Ecclésiastique que profane, sans épargner même le Texte Grec des saintes Ecritures; qui par cette pré-tention, aussi impie qu'insensée, enleve, autant qu'il est en lui, à l'Eglise Catholique les preuves de la perpétuité de sa Tradition; qui n'a pas craint de porter son goût de nou-veauté sur les mystères mêmes les plus adorables de la Religion? Que ceux qui ne témoignent que du mépris pour les faints Docteurs & pour l'autorité de la Tradition, décorent, s'ils le veulent, de pareils Berivains, du titre pompeux de Sçavans du premier ordre: Pour nous, N. C. F., nous avons appris de saint Paul le jugement qu'il en faut porter. Sè quelqu'un, dit cet Apôtre (1), ensei-

<sup>(1) 1.</sup> Tim. VI. 3. 4. & 5. Si quis aliter docet & mon acquiescit sanis sermonibus Domini nostri Jesia

# contre les erreurs, des FF, H. & B. 31

gne une autre doctrine que celle que nous vous prêchons, & n'embraffe pas les sainces instructions de Notre-Seigneur Jesus-Christ & la doctrine qui est selon la piété; il est enssé d'orqueil, il ne sçaie rien; mais il est anaqué d'une maladie d'esprit qui l'emporte en des questions & des combats de paroles, d'où naissent l'envie, les contestations, les invectives, tes mauvais soupours, les disputes pernicienses de personnes dont l'ame est corrompue, & qui sont privées de la vérité.

Les égaremens d'un Auteur de ce saractère vous parofitront peut-être fans conféquence; & en effet ils devoient l'être. Avant ces dernieres années, à peine sçavoit-on en France qu'il existat un Commentaire Latin du Fr. Hardonin sur le Nouveau Testament, & probablement très-peu de personnes encore aujourd'hui en seroient instruites, si l'énorme scan-

Christi, & ei quæ secundum pietatem est doctrine, superbus est, nibil sciens, sed languens circa quæstiones & pugnas verborum, ex quibus oriumur invidue, concentiones, blasphemiæ, suspiciones malæ, cossistationes hominum mente corruptorum, & quiveritate privatisunt.

B iv

# 32 Mandement & Instruct. Pastorate

dale causé par les dernieres Parties de l'Histoire du Peuple de Dieu, n'y avoit pas rendu les esprits attentifs. On n'a pas été long-tems sans découvrir que ce Commentaire du Frere Hardouin est le modéle sur lequel le Fr. Berruyer a travaillé. Aussi les Défenseurs de celui-ci, se déclarent-ils hautement les admirateurs de celuilà. Il est vrai qu'ils n'osent le faire qu'avec une sorte de réserve. Les criuques sans nombre que le Fr. Hardouin s'est attirés par l'exorbitante fingularité de ses opinions, le discrédit où il est tombé parmi les gens de lettres, les désaveux que ses Supérieurs. ont été obligés de faire de plusieurs de ses Ecrits, désaveux auxquels il a lui-même été contraint de souscrire. ne permettoient pas à ses Panegyristes. de le laver de tout reproche. Mais si la publicité des faits les force d'avouer que le Fr. Hard. a donné dans quelques travers, qu'on n'a garde, disent-ils, de canoniser; ils soutiennent en mêmetems que non-seulement, le fond des dogmes n'y est pas intéresse, mais encore qu'à l'égard de l'exposition des

# contre les erreurs des FF. H. & B. 33

dogmes & de l'explication littérale des Ecritures, NOUS N'AVONS GUE-RES DE THÉOLOGIEN PLUS SUR, NI D'INTERPRÉTE PLUS ÉCLAI-RÉ (1). Quelle plus grande louange peut-on donner à un Commentateur? Cependant le Fr. Berruyer enchérit encore sur tet éloge, soit dans les Défenses annoncées sous son nom (2), soit dans la derniere Partie de son Ouvrage. Après bien des études, dit-il (3), & des lectures multipliées, je n'ai point rencontré de guide plus éclairé que celui-ci, (le Fr. Hardouin) quant aux trois articles capitaux en cette matiere; sçavoir, le choix judicieux de

(1) Defense du P. Berr. contre le Projet d'Instruct. Pastor. pag. 158. al. 108.

(2) Défense du P. Berr. contre un libelle institule, Remarques Théologiques & Critiques, & c. Nancy, pag. 50. Et Réponse du P. Berr. au même Livre, som. 1. de ses Défenses ] pag. 250. & 251. Je suis trop équitable & trop instruir, pour ne pas publier que, dans l'interprétation des saintes Lettres, malgré bien des lectures & des recherches, je n'ai point trouvé d'arsenal mieux sourai que les Commentaires du Pere Hardouin, & que ce Sçavant doit estra rescandé comme le maire, quant aux trois arrècles capitaux en cette matier , scavoir le chois judicieux de l'édition, l'exposition catholique des dogmes, & l'intelligence naturelle de la lettre.

(3) Berr. 3. part. tom. 1. pref. pag, xxxix. & xl.

# 34 Mandement & Instruct. Pastorale

l'édition, (c'est-à-dire, le choix de la Vulgate Latine à l'exclution des Textes originaux ) l'exposition Catholique des dogmes, & l'intelligence naturelle de la lettre. Aussi, devenu plus hardi dans la publication de cette troisiéme Partie, qu'il ne l'avoit été dans les précédentes, il ne rougit pas d'annoncer dès le frontispice, que sa Paraphrase des Epîtres des Apôtres, a été faite d'après le Commentaire Latin du Pere Hardouin. Vous comprenez par-là, N. C. Freres, qu'il étoir d'une nécessité indispensable de joindre l'examen de ce Commentaire à celui de l'Histoire du Peuple de Dien.

Qu'il eût été glorieux au Fr. Berruyer de suivre sidélement la régle qu'il s'étoit lui-même prescrite à la fin de sa Présace de la seconde Partie. Nous ne promettons, disoit-il (1), rien de nouveau pour le fond de l'entreprise. Nous suivons les routes battues de la foi de nos Peres. Nous prenons pour régle l'enseignement commun de l'Eglise, les sentimens de ses Docteurs, &

<sup>(1) 1.</sup> part. tom. 1. pag. 316. & 317.

funanimité de sa Tradition. C'est-là en esset la prémiere loi que tout Interpréte des Livres saints dois avoir devant les yeux, & dont il ne lui est jamais permis de s'écarter. Mais annoncer qu'on observera religieusement une régle si indispensable, & la violer ensuite perpétuellement; n'est-ce pas tromper honteusement ses lecteurs, & les inviter à avaler sans désance le poison de l'erreur?

Bien loin qu'il n'y ait rien de nouveau dans le fond de son entreprise; la doctrine de Jesus-Christ & des Apôrres y est presque sans cesse défigurée, souvent même contredite formellement. Bien loin qu'il ait suivi les routes battues de la foi de nos Peres, l'enseignement commun de l'Eglise, les sentimens des saints Docteurs, l'unanimité de la Tradition; tout son Ouvrage, de même que le Commentaire du Frere Hardouin, ne respire qu'un goût de nouveauté, qu'un mépris caractérisé des saints Peres & de leur doctrine, & he renferme que des interprétations également éloignées & de la lettre même du Texte sacré, &

# 36 Mandement & Instruct. Pastorale

du sens dans lequel l'Eglise Catholique

l'a toujours entendu.

Après cela, il n'est pas étonnant que les Théologiens qui ont écrit contre la seconde Partie de son Histoire, l'ayent accusé d'erreurs capitales & intolérables. Nous avouerons cependant que de si grossiers égaremens nous avoient d'abord paru incroyables. Nous ne pouvions pas nous persuader que des Prêtres, des Religioux, élevés dans le sein de l'Eglise de Jesus-Christ, membres d'une Société la plus Catholique, nous dit-on, qu'il y ait en France (2), fussent tombés dans de si grands excès. Il n'y a que l'examen approfondi que nous avons fait de ces pernicieux Ouvrages, qui nous ait pleinement convaincus de leur extrême perversité. En les lisant avec attention, nous avons reconnu que, bien loin qu'on puisse reprocher aux Théologiens Catholiques qui les ont attaqués, d'a-voir excédé dans leurs accusations; il s'en faut beaucoup qu'ils n'ayent

<sup>(2)</sup> Lettres en réponse à un Eccles, de Province.

montré toute l'étendue de l'erreur. Nous y avons vû, avec autant d'étonnement que de douleur, non-seulement quelques Points particuliers de la Doctrine Chrétienne contredits, (ce qui devroit suffire néanmoins pour exciter notre vigilance & notre tollicitude Pastorale) mais la Religion Chrétienne toute entiere ébranlée dans ce qu'elle a de plus essentiel & de plus sacré. Nous y avons vû la régle invariable de la Foi renversée; nos Mystères adorables obscurcis, méconnus, combattus; les preuves de le rité de la Religion Chrétienne affoiblies; les dogmes les plus capitaux de la Foi Catholique attaqués & dépouillés de leurs preuves; la Morale Evangélique altérée & corrompue; en un mot, pour nous servir ici des paroles de l'Apôtre saint Paul (1), Nous avons vû qu'on vous y annonce un autre Jesus-Christ que celui qui vous a été prêché; un autre

<sup>(1)</sup> a. Cor. XI. 4. Si is qui venit, alium Christum prædicat, quem non prædicavimus, aut alium Spiritum accipitis, quem non accepitis, aut aliud Evangelium, quod non recepitis, rectè pateremini.

# 38 Mandement & Instruct. Pastorale

Esprit - Saint que velui que vous avez reçu ; un autre Evangile que celui que vous avez embrasse. Terrible, mais très-juste effet de l'abandon de Dieu. fur des Auteurs, qui, pour expliquer sa parole, n'ont pris pour guide que leur propre esprit, ou les Commentaires des Sociniens.

Dans l'extrême péril auquel la Foi se trouve exposée par de si pernicieux Ecrits, pourrions nous élever notre voix avec trop de force? Quelle punition ne merite pas une sentinelle, qui voyant venir l'épée, ne sonne pas aussi-tôt de la trompette, & 🗭 est cause par sa négligence que le peuple est emporté par le glaive (2)? Et vous, N. T. C. F., seriez-vous excusables, si après avoir entendu le son de la trompette, vous ne vous teniez pas sur vos gardes, & si vous vous laissiez égorger par l'épée meurtriere (3)?

(3) Ibid. v. s. Sonum buccinæ audivit, & nomle

observavit; sanguis ejus in ipso erit.

<sup>(2)</sup> Ezech. XXXIII. 6. Quòd si speculator viderit gladium venientem & non insonuerit buccina, & populus se non custodierit, veneritque gladius & tulerit de els animam, ille quidem in iniquitate sua captus est; sanguinem autem ejus de manu speculatoris requiram.

# contre les erreurs des FF. H. & B. 32

C'est pour éloigner de vous & de nous les châtimens dont les divines Ecritures ménacent en pareil cas, & les Pasteurs muets, & les brebis indociles, que Nous vous adressons notre présent Mandement & Instruction Pastorale. La matitude & l'importance des matieres que nous avons été dans la nécessité d'y trairer, ont rendu cette Instruction beaucoup plus longue que nous n'aurions voulu. C'est ce qui nous a engagé à la diviser en plusieurs Parties & Sections, asin de vous en rendre la lecture plus comode, & l'intelligence plus facile.

Nous nous proposons de vous faire voir dans la premiere Partie, les atteintes manisestes que les FF. Hardouin & Berruyer donnent à la régle de la Foi, en ébranlant tout à la fois l'autorité des divines Ecritures, de la Tradition, des saints Peres, de l'enfeignement de l'Eglise, & le principal fondement de la primauté du

Saint Siége Apostolique.

Vous verrez dans la seconde les attaques de toute espèce qu'ils livrent aux Mystères fondamentaux du Christianisme: à la Trinité des Personnes

40 Mandement & Instruct. Pastor. &c.

divines; à l'Incarnation du Fils de Dieu; à la Divinité de Jesus Christ; à ses augustes qualités de Messie, de Médiateur, de Pontisé, de Sauveur; à la Rédemption du genre humain, considerée tant en elle-même, que dans sa nécessité, dans son universalité, dans son esficacité & dans ses fruits.

Nous montrerons dans la troifiéme en combien de manieres ces Auteurs affoiblissent les preuves de la vérité de la Religion Chrétienne, & de plusieurs Dogmes qui sont particulierement en butte à l'incrédulis.

Enfin dans la quatriéme, nous exposerons leurs égaremens sur un grand nombre de points de la Morale Evan-

gélique.

Vous sentez, N. C. F., que l'Inftruction que nous allons vous mettre sous les yeux, a pour objet les Dogmes les plus essentiels de la Religion. C'en est assez pour vous engager à y donner toute l'attention dont vous êtes capables. Nous tâcherons de nous mettre à la portée de tous.

#### INSTRUCTION



# INSTRUCTION PASTORALE,

CONTRE LES ERREURS

Des Freres HARDOUIN & BERRUYER.

# PREMIERE PARTIE,

Où l'on fait voir les atteintes manifestes que les freres Hardouin & Berruyer donnent à la Régle de la Foi, en ébranlant l'autorité des Saintes Ecritures, de la Tradition, des Saints Peres, de l'enseignement de l'Egsise, & du Saint-Siège Apostolique.

# CHAPITRE PREMIER.

De la Régle de la Foi: en quoi elle consiste: diverses manieres apat este est épigalée par les freres H. & B.: Plan général de cette premiere Partie.

L Vertus chrétiennes , &c comme le germe d'où haissent routes les autres. Le faint Concile de Trente l'appelle

Le faint Concile de Trente l'appelle

Tome I. A

le commencement du salut de l'homme, le fondement & la racine de toute justification (1). Dès lors tout ce qui attaque la Régle de la Foi, ébranle nécessairement tout l'édifice du salut, dont la Foi est la base.

Par la Régle de la Foi, on entend tout ce qui nous prescrit ce que nous devons croire, & principalement le motif effentiel & primordial qui nous détermine à croire fermement les vérités de la Religion. Ce motif n'est autre que la révélation divine, ou la parole de Dieu, laquelle nous est proposée & cerrifiée par l'Eglise Catholique, qui en est la dépositaire & l'interpréte infaillible. Ainsi Dien luimême est l'objet, & la fin, & le motif, & le principe de la Foi chrétienne. Il en est l'objet, parce que d'est Dieu même que nons croyons par la foi; nous croyons tous les divinsiattributs, la Trinité de les personnès, ce qu'il a fait pour nous, ce qu'il nous commande, ce qu'il nous promet pour l'autre vie. Il en est la fin , parce que

<sup>(1)</sup> Cone Tridens. Seff. 6. dejuftifie can 8. Ettes est humana falutis initium, fundamentum & radiz omnis justificacionis.

# contre les erreurs des Frs H. & B. 3

Dieu ne se fait connoître aux hommes par la révélation, que pour se les unir par la charité, & pour les conduire à la vie bienheureuse, qui consiste à le voir tel qu'il est dans son essence divine, & à jouir de lui éternellement. Il en est le motif, le fondement & la régle; parce que la Foi chrétienne n'est appuyée que sur la parole de Dien, qui étant la vérité même, est également incapable & de fe tromper & de nous tromper. Enfin il en est le principe, parce que la Foi est un don de Dieu, & que c'est lui qui produit en nous la pieuse affection de notre volonté, par laquelle nous embrassons avec amour les vérités salutaires qu'il a révélées à son Eglise. C'est pourquoi nous devons, N. C. F. à l'exemple de l'Apôtre des Nations, rendre de continuelles actions de graçes pour vous à Dieu, de ce qu'ayant entendu la parole de Dieu que nous vous prêchons, vous l'avez reçue, non comme la parole des hommes, mais comme étant, ainsi qu'elle l'est véritablement, la parole de Dieu, lequel opère en vous qui avez embraffe la Foi (1).

(1) 1. Thessal. 11. 13. Ideò & nos gratias agimus A ij

# Instruction Pastorale

La révélation, ou la parole de Dieu, motif essentiel de notre soumission aux vérités de la Foi, est toute contenue dans l'Ecriture Sainte & dans la Tradition. Dans l'Ecriture Sainte, c'està dire, dans les Livres de l'Ancien & du Nouveau Testament, écrits par les Auteurs sacrés, & dictés par le Saint-Esprit: c'est ce qu'on appelle la parole de Dieu écrite. Dans la Tradition, c'est-à-dire, dans le dépôt de toutes les vérités que les Apôtres ont apprises de Jesus-Christ, qu'ils ont enseignées de vive voix à l'Eglise Catholique, & que l'Eglise, par une succession non interrompue d'enseignement, à transmises jusqu'à nous sans aucune altération : c'est ce qu'on appelle la parole de Dieu non écrite. La Tradition renferme toutes les vérités qui se trouvent dans l'Ecriture Sainre; & de plus elle renferme plusieurs vérités de foi, qui n'y sont pas énoncées expressément : elle renferme aussi l'intelligence du vrai sens de

Deo fine intermissione, quoniam cum accepissetis à nobis verbum auditûs Dei, accepissi illud, non ut verbum hominum, sed (sicut est verè) verbum Dei, qui operatur in vobis qui credidistis.

# contre les erreuts des Frs H. & B. 5

l'Ecriture, en tout ce qui appartient

au dogme & à la morale.

C'est à l'Eglise Catholique, unique épouse de Jesus-Christ, que le précieux dépôt de l'Ecriture & de la Tradition a été confié. Elle seule en est la fidelle gardienne, & l'interpréte infaillible. C'est à elle seule qu'il appartient, en vertu des promesses du Sauveur, de discerner les Ecritures inspirées, de celles qui ne le sont pas; d'en fixer & d'en déterminer le véritable sens; de distinguer les vraies Traditions d'avec les fausses; de proposer aux Fidéles, avec une autorité souveraine, les dogmes qu'il faut croire, aussi-bien que les maximes qu'il faut suivre, & de proscrire les erreurs qu'il faut rejetter. C'est donc sur le témoignage de l'Eglise, & non sur ses propres lumieres, ni sur son esprit particulier, que tout Fidéle doit s'appuyer pour connoître avec certitude ce qui appartient à la Foi, & ce qui lui est étranger. Cette humble soumission à l'autorité visible de l'Eglise, est ce qui distingue le Chrétien Catholique d'avec les Hérétiques. Ceuxci reconnoissent comme nous l'Ecrisure Sainte pour la parole de Dieu: leur égarement consiste en ce que, pour l'intelligence de cette divine parole, ils ne veulent prendre pour

guide que leur propre elprit.

Observez néanmoins qu'en nous en rapportant avec docilité aux décilions & à l'enseignement de l'Eglise, c'est toujours à la révélation & à la parole de Dieu que nous soumettons notre entendement. Nous n'écoutons l'Eglise que par l'ordre de Dieu. C'est luimême qui nous assure que l'Eglise Catholique étant toujours conduite par l'Esprit de vérité, il ne peut jamais arriver qu'elle nous propose, comme objet de Foi, autre chose que ce qu'elle a reçu de J. C. & des Apôtres, soit par la voie des divines Ecritures, soit par le canal de la Tradition. De-là il suit que la parole de Dieu écrite, ou non écrite, est toujours le motif essentiel, & la régle primordiale de notre foi. Ce qui fait dire à S. Thomas, (1)

<sup>(1)</sup> S. Thom. 2. 2. q. 1. art. 1. in corp. In fide & consideremus rationem formalem objecti, nihil est aliud qu'am veritas prima. Non enim fides, de qua loquimur, assenticalitui, nisi quia est à Deo revelatum. Unde ipsi veritati divinæ sides innititur tanquam medio.

que la foi s'appuie sur la première vérité qui est Dien, comme sur son motif propre; parce que nous ne croyons aucune vérité comme de l'oi, que sur l'autorité de Dien qui l'a révélée. C'est pourquoi, ajoute ce saint Docteur, (1) la foi ne peut jamais nous tromper, ayant pour fondement la souveraine vérité, qui n'est susceptible d'encune erreur. L'enseignement & la déclatation de l'Eglise, ne sont donc que le moyen qu'il a plû à Dieu d'établir pour faire connoître aux hommes, avec une entiere certitude, les vérités qu'il a révélées; & non la raison primitive qui nous détermine à croire. La Foi n'est appellée une vertu Théologale, que parce que c'est à Dieu même qu'elle s'attache immédiatement, comme à la premiere vérité.

II. De ces principes, qui font partie des premiers élémens de la doctrine chrétienne, il suit nécessairement, qu'on ne peut, sans ébranler la Régle de la Foi, donner la moindre atteinte

A iv

<sup>(1)</sup> Ibid. art. 3. in corp. Ratio formalis objectifide est veritas prima: unde nihil potest cadere subfide, nifi in quantum flat sub veritate prima, sub qua nullum fallum shre potest.... Unde relinquitur quod sidet non potest subeste aliquod falsus.

à l'autorité sacrée, soit de l'Ecriture Sainte, soit de la Tradition, soit de l'enseignement de l'Eglise, soit ensin du Saint-Siège Apostolique, qui est comme le lien & le centre commun, où toutes les portions de l'Eglise Catholique viennent se réunir pour ne former qu'un seul corps. De quel zete ne devons-nous donc pas être animés contre des Ecrits, où, sous la slatreuse promesse de merere le Nouveau Testament à la portée du commun des fidéles, on ne craint pas d'attaquer ouvertement, nous ne disons pas une de ces quatre choses, mais toutes les quatre ensemble? Tels sont les Ouvrages qui attirent ici notre attention. L'autorité des Saintes Ecritures y

est, non-seulement ébranlée, mais abfolument détruire. 1°. On y dégrade
les Textes originaux de ces Livres sacrés, & particulierement ceux du
Nouveau Testament, en n'y reconnoissant pour Ecriture divine & inspirée,
que la seule Version Vulgate Latine.
2°. L'hommage que les Auteurs de
ces Ecrits paroissent rendre à l'autenticité de la Vulgate, ils le fondent
sur des saits si notoirement saux, qu'en

ne pourroit les soutenir sérieusement sans exposer l'Eglise Romaine à la mocquerie & aux insultes de ses ennemis. 3°. Après avoir ainsi détruit l'autorité des Livres saints, ils les dépouillent de leur caractère essentiel de Régle de Foi, en prétendant qu'ils ne prouvent pas directement & par euxmêmes les dogmes de la foi. 4°. Ils violent sans cesse & ils méprisent ouvertement la loi indispensable, qui défend d'interpréter l'Écriture Sainte contre le consentement unanime des Peres; & par ce moyen ils ouvrent la porte à toute sorte de nouveautés & d'hérésies.

L'autorité de la Tradition n'est pas plus respectée. Ces Auteurs en obscurcissent la source, par la prétendue école secréte & privée, d'où ils la sont dériver: ils en détruisent les preuves en traitant de supposés les Ecrits des anciens Peres Grecs & Larins: ils ne font pas plus d'usage de ces précieux monumens, que s'ils n'existosent pas, ou qu'ils ne sussent dignes que de mépris: ils prétendent même qu'on doit les mettre à l'écart, & que c'est uniquement dans l'enseignement actuel de l'Eglise qu'il faut chercher la Tradition de tous les siécles.

La déférence qu'ils témoignent pour l'enseignement présent de l'Eglise, n'estelle même que simulée. Ils énervent l'autorité de cet enseignement, en enlevant à l'Eglise toutes les preuves que l'Ecriture & laTradition lui fournissent de la vérité de sa doctrine; ils le méprisent perpétuellement, en soutenant fur les matieres les plus importantes de la Religion, des nouveautes manifestement contraires à ce que l'Eglise croit & enseigne avec la plus parfaite unanimité: ils en ébranlent un des principaux fondemens, par l'interprétation qu'ils donnent à cette promesse de Jesus-Christ: Je suis avec vous tous les jours jusqu'à la fin des sécles.

Que dirons-nous de la prééminence du Siège de Rome & de la primauté du Pape, en qualité de successeur de Saint Pierre? Ces Auteurs en ruinent le principal appui, en assurant que Saint Pierre n'a jamais été à Rome, & n'en a point été le premies

Evêque.

Vous comprenez, N.C. Fr. que ces excès sont de nature à ne pouvoir pas

être dissimulés: mais plus ils sont révoltans, plus il seroit injuste de les attribuer légèsement & sans preuve à des Religieux qui font profession de Catholicité. Nous sommes donc contraints d'entrer dans une sorte de discussion, qui exige aussi de votre part un peu d'application d'esprit. Nous tâcherons de la mettre, autant qu'il nous sera possible, à la portée de tout le monde, & nous nous promettons de l'intérêt que vous prenez à la Religion sainte, que vous avez le bonheur de connoître & de professer, que chacun de vous y donnera volon-tiers toute l'attention dont il est capable.



A v

# CHAPITRE II.

ATTEINTES données à l'autorité de l'Ecriture Sainte, par les Freres Hardouin & Berruyer.

# ARTICLE PREMIER ET PRÉLIMINAIRE.

Des Textes originaux & des principales Versions de l'Ecriture Sainte & en particulier de la Version Grecque des Septante & de notre Version Latine Vulgate.

L'Ecriture Sainte, a d'abord pour objet les Textés originaux des Auteurs facrés, & enfuite les Versions ou Traductions autentiques, qui ont été autrefois, ou qui sont aujourd'hui en usage dans l'Eglise Catholique. Par les Textes originaux de l'Ecriture Sainte, on entend les Livres Saints, considérés dans la Langue même en laquelle ils ont été composés. On les

'v A

appelle Originaux, parce qu'ils sont la source primitive, d'où les autres Textes dérivent. Les différentes Versions approuvées & autorisées dans l'Eglise, en quelque Langue qu'elles aient été faites, sont comme autant de ruisseaux qui découlent de cette source sacrée, & qui sont destinés à communiquer la connoissance des Livres Saints à ceux des Fidéles, qui sont incapables de les lire, ou de les entendre, dans leur Langue primi-·tive.

I. Pour vous découvrir toute l'é- Presque tendue & l'énormité des écarts des tout l'Ancien Freres Hardouin & Berruyer sur une été écrit en matiere si importante, il est néces-Hébreu. Ver-Laire de vous donner, avant toutes des Septante choses, des notions justes & exactes faite près de ide ce qui concerne, soit les Textes ori- avant la ve-ginaux de l'Ancien & du Nouveau Testament, soit les principales Verfions ufitées dans l'Eglise, & particudierement les Versions Grecques & Latines.

2. Al'égard des Livres qui composent L'Anciem Testament; sont le monde convient qu'à l'exception d'un petit mombre , qui n'ont été écrits qu'après

le retour de la captivité de Babylone; tous les autres ont été composés en Hébreu, qui étoit la seule langue naturelle des Israelites, tant qu'ils sont démeurés dans la terre promise sous le gouvernement des Juges, & ensuite sous les Rois de Juda & d'Israel.

Durant ce long espace de tems, il ne s'est point fait de Traduction des Livres Saints en d'autres langues; parce que le peuple de Dieu étant tout entier réuni dans la même contrée, n'avoit aussi qu'un même langage. Mais depuis le retour de la caprivité, un grand nombre de Juifs difpersés en diverses parties de la Syrie, de l'Egypte, & des autres pays voisins, perdirent peu-à-peu l'usage: de la langue Hébraique, & n'enten-dirent plus que le Grec : ce qui leur fit donner le nom de Juis Hellénistes. D'ailleurs, la Loi de Moyse & les autres Livres facrés, qui auparavant avoient été renfermés dans les limites étroites de la Palestine, commencerent à être plus connus & plus considérés des autres Nations. C'eff alors pour la premiere fois, que par l'autorité, ou du conseptement du

Sanhedrin, qui résidoit à Jerusalem, les Livres Hébreux de l'Ancien Testament surent traduits en Grec pour l'utiliré des Juiss dispersés, qui n'entendoient point d'autre langue que celle des Grecs, au milieu desquels ils vivoient.

Certe Traduction est connue sous le nom de Version des Septante, parce qu'elle sur faite par soixante-dix Anciens, députés à cet esset, environ 277 ans avant la venue du Messie. Elle sut d'abord entreprise à la priere de Ptolomée Philadelphe, roi d'Egypte, qui dans le dessein qu'il avoit sormé de composer une très-ample Bibliorhèque, sur curieux de l'enrichir des livres des Juiss traduits dans une langue qu'il entendît.

Nous laissons aux Sçavans à discuter de quelle maniere ces Septante Interpréres s'acquitterent d'une commission si importante; s'ils travaillerent en commun & de concert, comme il est naturel de le penser, ou s'ils le strent séparément les uns des autres, ainsi que quelques anciens Auteurs l'ont cru sans beaucoup de sondement. Nous n'avons pas besoin non plus

d'examiner s'ils traduisirent tous les livres Hébreux de l'Ancien Testament, ou seulement le Pentareuque, c'est-àdire, les cinq Livres de Moyse. Ce qui est certain, c'est que supposé qu'ils n'ayent traduit que le Pentateuque, les autres Livres de l'Ancien Testament ne tarderent pas à être mis en Grec; & que cette Traduction, autorisée par les chefs de la Synagogue, fur considérée comme une suite de celle des Septante, & ne forma avec elle qu'un même corps, auquel on donna le nom de Version des Septante.

C'est ainsi que la divine Providence préparoit de soin les voies à l'établissement de l'Evangile parmi les Na-tions : d'un côté, en procurant aux Gentils la facilité de s'instruire des Ecrits de Moyse & des Prophétes; & de l'autre, en mettant les Juifs dans l'impossibilité de contester dans la suite la fidélité & l'autorité d'une Verfion, dont ils avoient été eux mêmes les auteurs & les approbateurs, & qui avoit précédé de plusieurs siécles la prédication Evangélique.

II. Cette Version, reçue & ap-

prouvée par le Sanhedrin, s'acquit Autorité de une très-grande autorité parmi les la Version des Juiss. Ceux d'entr'eux qu'on nommoit Juis, & en-Hellénistes, c'est-à-dire, presque suite dans tous ceux qui habitoient hors de la l'Eglise Chrétienne. Judée, ne lisoient guères la Loi & les Prophètes que dans cette Version. Les Apôtres eux-mêmes, comme saint Jérôme le remarque (1), en ont fait usage dans leurs Epîtres, lotsqu'ils citent l'Ancien Testament, si ce n'est en quelques endroits, où la Version des Septante est dissérente de l'Hébreu: car en ce cas le même Pere obferve (2) qu'ils ont cité conformément au Texte original.

Il étoit naturel que cette vénération pour la Version des Septante, passar de la Synagogue à l'Eglise Chrétienne. Aussi les Peres, tant de l'Eglise Latine que de l'Eglise Grecque, sont-ils toujours singulierement respectée. De-là vient qu'encore qu'au

<sup>. (1)</sup> S. Hieron. præfat. in Evangel. ad Damasum. ik illa vera interpretatio, quam Apostoli probave-

<sup>(1)</sup> Idem, lib. 2. apolog. advers. Rufinum sub finem.

Licumque Septuaginta ab Hebrzo non discordant, a
Apostolos de interpretatione corum exempla
sampfisse: ubi verò discrepant, id posuisse in Grzco,
sund apod Hebrzos didicerant.

second & au troisième siècles Aquila, Symmaque & Théodorion eussent fait de:nouvelles Traductions Grecques de l'Ancien Testament, & qu'Origènes l'es eur inserées dans ses Hexaples à côté de celle des Septante (1), pour la commodité de ceux qui voudroient les comparer & aequérir par ce moyen une connoissance plus exacte du sens litréral des Saintes Ecritures; néanmoins S. Augustin nous apprend (1); que la Version des Septante a toujours conservé un degré éminent d'autorité au-dessus de ces autres Traductions,& qu'elle est la seule qui ait été en usage dans toutes les Eglises où l'on parloit Grec. Encore aujourd'hui c'est la seule dont l'Eglise Grecque se serve dans ses Offices & dans tout son ministère public.

<sup>(1)</sup> S. Hieron. ibidem, & prafatione in Estram.
(2) S. August. lib. 2. de dostr. Christ. cap. 15.
num. 22. Latinis emendandis Græci adhibeantur, ia
quibus 70 Interpretum, quod ad vetus Testamentum
attinet', excellit authoritas.... Et lib. 18. de civic.
Dei, cap. 43. Cum sueriat & alii interpreter, qui est
Flebræ lingua in Græcam sacra illa eloquia transser
lerunt, sicut Aquila, Symmachus, Theodotion....
hanc tamen, quæ 70 est, tanquam sola ester, sic
recepit Ecclesia, caque uruntur Græci populi Christiani, quorum plerique urum alia sit alqua ignorant.... Ecclesiæ Christi, tot hominum authorisast,
ab Eleazaro tunc Pontisice ad hoc tantum opus elecserum, neminem judicant præferendum.

III. Il en étoit de même des Egliles d'Occident durant les cinq ou six Version Latipremiers siécles. La Version Latine ne de l'Ande l'Ancien Testament dont on se ment a été servoit communément, & que les faire sur la VersionGrec-Peres appellent tantôt l'Ancienne, tan- que des 70, & non sur tôt la Vulgate, tantôt l'Italique, avoit l'Hébreu. eté faite immédiarement sur le Grec des Septante, & non sur le Texte Hébreu. Ce fair est si constant qu'il faudroit s'avengler à plaisir, pour le revoquer en doute. Saint Jérôme (1) & hint Augustin (2) l'attestent positivement, & tous les Sçavans en conviennent (3). D'ailleurs, rien n'est plus facile que de s'en convaincre par ses propres yeux : il ne faut pour cela que lire les Commentaires que les Peres Latins des premiers siécles ont faits sur l'Ancien Testament, & les

(2) S. August. lib. 18. de civit. Dei, cap. 43. Ex Me 70 interpretatione in latinam linguam interpre-

tatum est, quod Ecclesia latina tenent.

<sup>(1) 8.</sup> Hieron, prafat, in Evangel, ad Damasum. Neque ego de veteri disputo Testamento, quod à 70 Semoribus in linguam Græcam versum, tertio gradu ed nos pervenis.

<sup>(3)</sup> V. Bellarmin , tom. 1. controv. lib. 2. de Verbo Dei, cap. 8. M. l'Abbé Fleury, Hifl. Etcles. tom. 2. 6. ert. 11. Le P. Alexandre , differt. 39. in Hift. Eccles. IV. Seculi, & les autres Auteurs qui ont traité sette matieto.

Passages qu'ils en rapportent dans leurs autres Livres.

Ne soyons pas surpris que l'Eglise Latine durant les quatre premiers siécles, n'ait point eu de Traduction en sa langue faite sur l'Hébreu. Admirons plutôt en cela la sagesse de la conduite de Dieu. Si de ce côté - là il manquoit quelque chose aux Fi-déles de l'Eglise Latine, cette est-pèce de disette étoit abondamment compensée par deux avantages essentiels: le premier, en ce que la Version Latine étant faite sur les Septante, étoit par-là beaucoup plus propre à faciliter le progrès de l'Evangile parmi les Gentils, par sa conformité avec une Version qu'il leur étoit aisé de consulter, & qui étoit autorisée parmi les Juifs mêmes long-tems avant la naissance du Christianisme: le second, en ce que cette conformité de la Version Latine avec celle des Septante, servoit à entretenir une liaison plus étroite entre l'Eglise Grecque & l'Eglise Latine.

IV. Il en résulta cependant dans la

s. Jérôme IV. Il en résulta cependant dans la est le premiet suite une sorte de consusion, à cause duit l'Ancien du grand nombre de Versions Latines,

qui se multiplioient tous les jours. Testament Car, comme il y avoit dans les Egli-d'Héteres en les d'Occident beaucoup de person-Latin. Pournes lettrées qui entendoient le Grec, quelle occa-plusieurs entreprirent de faire de nou-trepris ce velles Traductions Latines sur le Grec travail. des Septante, ou de corriger dans l'ancienne Version ce qui ne leur paroissoit pas assez bien rendu (1). Cette multitude de Versions Latines, jettoit dans l'embarras & dans l'incertitude ceux qui ne sçavoient pas le Grec, & qui ne pouvoient pas recourir aux Septante,

Pour remédier à cette confusion, saint Augustin souhaitoit qu'on s'en fint uniquement à l'ancienne Version, nommée l'Italique, comme à celle qui ctoit la plus littérale, la plus claire, & en même-tems la plus usitée dans la plûpart des Eglises Latines (2).

(1) S. Hieron. prafat. in Josue. Cum apud Latinos tot fint exemplaria quot codices, & unusquisque pro arbitrio suo vel addidetit, vel subtraxerit quod ei vifum eft,

(1) S. August. lib. 2. de doctr. Christ. cap. 11. num. 16. Qui Scripturas ex Hebræa lingua in Græcam verterunt , numerari possunt : Latini aurem interpretes nullo modo. Ur enim cuique primis fidei temporibus in manus venit codex Græcus, & aliquantulum fasultatis sibi utriusque linguæ habere videbatur, ausus est interpretati.

quoi, & à

Quoiqu'il n'y eût pas, à beaucoup près, la même diversité dans les exemplaires de la Version des Septante , qui lervoient de modéles aux Traducteurs Latins; ils n'étoient pas cependant absolument uniformes, sur-tout depuis que les Traductions d'Aquila, de Symmaque & de Théodorion avoient paru. Nous apprenons de S. Jérôme, qu'à Alexandrie & en Egypte on se servoit d'une édition des Septante retouchée par Hesychius; que dans les pays qui s'étendoient dépuis Constantinople jusqu'à Antioche, on faisoit usage d'une autre édition corrigée par saint Lucien, évêque d'Antioche & Martyr; & que dans les provinces situées entre Antioche & Alexandrie, on suivoit la Version des Septante toute pure, telle qu'Origènes l'avoit inserée dans ses Hexaples, après l'avoir revûe exactement sur les exemplaires les plus anciens & les plus corrects, & telle que Pamphile & Eu-fébe de Césarée l'avoient ensuite publiée (1).

Ibid. cap. 15. num. 22. In ipsis autem interpretationibus Itala cæteris præferatur: nam est verborum tenacior cum perspicuitate sententiæ.

(1) S. Hieron. prafat. in lib. Paralip. Pro varie-

Les diversités qui s'étoient glissées jusques dans les exemplaires Grecs de la Version des Seprante, mais qui étoient en bien plus grand nombre dans les Versions Latines, sont la principale raison qui détermina saint Jérôme à entreprendre les grands travaux qu'il a faits sur l'Ecriture Sainte, & qui dans la suite ont été si utiles & si précieux à l'Eglise. Il sit d'abord une nouvelle Traduction, ou plutôt il retoucha l'ancienne Traduction Latine sur la Version des Septante, revûe & publié par Origènes (1). Mais quelqu'utile que pût être ce premier Ou-

the regionum divorsa feruntur exemplaria (70 instructum.) Alexandria & Agyptus in 70 suis Hespechium laudat authorem. Constantinopolis usque the chief in the laudat authorem authorem postat. Me in the has provincia Palassinos codices legunt, the base of origene elaboratos Eusebius & Pamphilus authorem. E. ce même Pere in epist. ad Sunniam & Issuellam, tom. 2. pag. 627.

(1) S. Hieron. prajat. in lib. Paralip. Memini editum 70 translatorum olim de Grzco emendatam ministe me nostris. Et lib. 3. apalog. adverf. Rusin. 12. part. 4. p. 463. 70 editionem diligentissime meze tingute hominibus dedi. Et in epist. ad Sugniam & Fretellam, tom. 2. pag. 627. Ea est (editio) quæ habetur in εξαπλοις, & quam nos vertimus, ipsa est quæ in eruditorum libris incortinus & immunoulata 70 insergretum utanslatio refertium. Quidquid ergo ab hàc discrepat, nulli dustilla est, quis ins & ab Hebricarum authoritate discrept, quis ins & ab Hebricarum authoritate discrept,

vrage, il ne crut pas devoir s'y borner. Comme il avoit appris parfaitement la langue Hébraïque, & qu'en voyageant avec attention dans toute la Palestine, il avoit acquis une connoif-fance très-détaillée de tous les lieux dont il est parlé dans les Livres Saints ; il forma le dessein de traduire l'Ancien Testament de l'Hébreu en Latin; ouvrage que personne n'avoit entrepris avant lui, & dont lui seul peutêtre étoit alors capable. Il prévoyoit bien qu'une entreprise de cette nature ne manqueroit pas de lui attirer des envieux, & de lui susciter des contradictions; mais l'intérêt de la Religion & l'affection pour l'Eglise l'emporterent sur l'amour de son propre repos, & sur les autres considérations humaines qui auroient pû rallentir son zèle.

C'est S. Jérôme lui-même qui nous apprend qu'un des principaux motifs qui le déterminerent, sut, comme nous l'avons dit, la multitude innombrable de Versions Latines saites sur les Septante; & qui, sans altérer le fond des dogmes, occasionnoient néanmoins quantité de légères différences.

contre les erreurs des FF. H. & B. 25

rences, ausquelles il étoit d'autant plus difficile de remédier efficacement, que les exemplaires des Septante, dont on se servoit dans l'Eglise Grecque, n'étoient pas eux-mêmes partairement uniformes (1). Mais cette raison, quelque forte qu'elle sût, n'é-

toit pas la seule.

Ce saint Docteur avoit observé qu'il y a des passages de l'Ancien Testament, cités dans le Nouveau, qui ne se trouvoient pas dans la Version des Septante, ni par conséquent dans les Traductions Latines, mais seulement dans l'Hébreu. Telles sont ces paroles rapportées par saint Matthieu, Il sera appellé Nazaréen: &, J'ai rappellé mon Fils de l'Egypte : & celles-ci citées par saint Jean l'Evangéliste, Ils verront celui qu'ils ont percé. Or qui peut douter qu'il ne soit très-avantageux à l'Eglise d'avoir une Version de l'Ancien Testament, qui renferme tout ce que l'Hébreu exprime, & particulierement

<sup>(1)</sup> S. Hieron. prafat, in lib. Paralip. Si 70 Interpretum pura, &, ut ab eis in Græcum versaest, Editio permaneret, supersluè me impelleres ut Hebræa tibi volumina Latino sermone transferrem. Nunc verò, cùm pro varietate regionum diversa ferantur exemplatia, &c.

Tome I.

tout ce qui en est cité dans le Nou-

veau Testament (1)?.

D'ailleurs il étoir fâcheux que les Chrétiens, exposés alors à d'assez fréquentes disputes avec les Juis, ne pussent leur opposer les oracles des Prophètes que selon une Version faite d'après une autre Version : ce qui leur donnoit un moyen d'éluder les objections, sous prétexte que la Version n'étoit pas exacte & conforme à l'Hébreu. La Traduction de saint Jérôme, au contraire, étant faite trèslittéralement sur l'Hébreu, leur fermoit la bouche, & procuroit à l'Eglise le précieux avantage de vaincre ces incrédules par leurs propres armes, en fe servant contr'eux d'une Version composée immédiatement sur le Texte original, & dont ils reconnoissoient eux-mêmes l'exactitude (2).

(1) Idem, lib. 3. apol. advers. Rufin. tom, 4. part. 2.

<sup>(1)</sup> Idem. Praf. in Esdram. Mittite eum ad Evangelia, in quibus multa ponuntur quafi de veteri Testamento, quæ apud 70 Interpretes non habentur. velut illud, Quoniam Nazareus vocabitur : & , Ez Ægypto vocavi Filium meum: &, Videbunt in quem compunxerunt, multaque alia quæ latiori operi refervamus, & quærite ab eo ubi fcripta fint : cumque proferre non potuerit, vos legite de his exemplaribus quæ nuper à nobis edita, maledicorum quotidie linguis confodiuntur. Il die la même chose Præfat. In Pentateuchum.

#### contre les erreuts des FF. H. & B. 27

Ensin, indépendamment de ces considérations particulieres, il est visible que la plûpart des Pasteurs n'étant pas à portée d'entendre le Texte Hébreu, c'est un grand avantage pour eux & pour toute l'Eglise Latine, d'avoir au moins une Traduction faite immédiatement sur ce Texte soncier & primitif, par un des plus saints & des plus sçavaus Docteurs, & de n'en être pas réduite à n'avoir, selon l'expression du même saint Jérôme (1), les Ecritures de l'Ancien Testament que de la troisième main, teruo gradu ad nos usque pervenit.

Cependant un travail si utile, & même en quelque sorte si nécessaire à l'Eglise, attira à ce Saint quantité de traverses & de difficultés. S. Augustin même, quoique son ami, & pleinement convaincu de sa science, de ses talens & de son habileté dans les trois langues Hébraïque, Grecque &

peg. 463. Mihi non licebit, post 70 editionem, quam diligentissimè emendaram ante annos plurimos mem lingum hominibus dedi, & ad confutandos Judzos, etiam ipía exemplaria vertere, que ipís verissima confisenter; se, si quando adversim eos Christianis diputatio est, non habeant subtersugiendi divorticula, sed suomet posissimum mucrone ferianter?

(1) Prefat. in Evang. ad Damasum.

Latine, craignoit que sa Version sur l'Hébreu n'eut pas le succès qu'on devoit naturellement en attendre (1). Il ne lui dissimula pas ses inquiétudes à ce sujet, comme on le voit par quelques-unes de ses Lettres. Son appréhension étoit fondée principalement fur ce que S. Jérôme étoit alors le seul homme dans l'Eglise Latine, qui sçachant parfaitement l'Hébreu, fût en état de certifier, avec connoissance de cause, la fidélité & l'exactitude de fa Traduction; au lieu qu'on ne manquoit pas de sçavans hommes, qui pouvoient juger du mérite d'une Vertion faite sur le Grec. Il lui paroissoit que l'approbation qu'on donneroit à sa Traduction nouvelle, ne pourroit guères être appuyée que sur le témoignage que lui-même en rendroit,& fur l'estime qu'on faisoit de sa sincérité & de son sçàvoir. Mais quelque légitime

<sup>(1)</sup> S. Aug. lib. 18. de civit. Dei, cap. 43. Quamwis non desuerit temporibns nostris presbyter Hierox aymus, homo docissimus &c omnium trium linguartum petitus, qui non ex Græco; sed ex Hebræo im Latinum eloquium easdem Scripturas converterir. Sed ejus tam sitteratum laborem, quamvis Judæi sæteantur esse veracem, .... tamen Ecclesæ Christi (70 Interpretum) aurhoritati neminem judicant præsegudum.

que fût cette estime, saint Augustia doutoit qu'elle pût donner à une nouvelle Traduction de l'Ecriture-Sainte, une autorité capable de contre-balancer celle que la Version des Septante s'étoit acquise depuis tant de siécles.

A cela saint Jérôme répondoit qu'il n'étoit pas le seul juge de son travail, puisqu'on pouvoit consulter les Juis sur l'exactitude de sa Traduction : & en effet, malgré la haine des Juiss contre la Religion Chrétienne, ils étoient forcés de convenir que cette Traduction étoit très-conforme au Texte Hébreu. Mais, outre qu'il pouvoit arriver que les Juifs ne fissent pas tous cet aveu, ou qu'ils ne le fissent pas persévéramment, saint Augustin trouvoir peu convénable qu'on fût obligé de s'en rapporter aux ennemis déclarés du Christianisme, pout s'assurer du mérite d'une Version des Livres Saints. Toutes ces raisons lui firent proposer à saint Jérôme d'entreprendre plutôt une Nouvelle Traduction Latine de la Version des Septante; parce qu'en cas que cette Traduction fût attaquée ou critiquée mal-à-propos, il se trouveroir un B iii

nombre de personnes capables d'en prendre la désense, & de faire taire les contradicteurs (1). En parlant ainfi, saint Augustin ignoroit apparemment, ou avoit oublié que saint Jérôme avoit fait longtems auparavant ce qu'il l'invitoit à faire.

La Traduction de saint
Jérôme s'est
introduite
peu-à-peu, & pone. Cependant l'expérience a justiadoptée uni-sté pleinement l'utilité du travail de
versellement
dans toute
l'Eglise Latiéprouvé des contradictions & des obfiacles, s'est acquis une estime &

(1) 6. August. epist. 71. al. 10. ad S. Hieronyme. num. 3. Ego sanè te mallem Gracas potitis Canonicas mobis interpretari Scripturas, que 70 Interpretum perhibentur. Perdurum enim erit, si tua interpretio per multas Ecclesias frequentius coeperit lectitari quod à Græcis Ecclesiis Latinæ Ecclesæ dissonabunt ; maxime quia facile contradictor convincitur prolato Graco libro, id elt, lingua notissima. Quisquis verò an co quod ex Hebræo translatum est, aliquo insolito permotusfuerit, & falli crimen intenderit, vix aut hunguam ad Hebræa testimonia pervenietur, quibus defendarur objectum. Quod si etiam perventum fuerit,, tot Latinas aur Græcas authoritates damnari quis ferat ? Huc accedit , quòd etiam confulti Hebræi possunt aliud respondere : ut tu solus necessarius videaris, qui etiàm ipsos possis convincere; sed tamen quo judice mirum si potueris invenire.... Et num. 6. Ac per hoc plurimum profueris, fi cam Grzeam feripturam quam 70 operati funt , Latinæ veritati reddi-

une approbation générale, & l'usage s'en est introduit insensiblement dans toute l'Eglise Latine. Saint Grégoire le Grand, qui remplissoit le Saint-Siège à la fin du sixième siècle & au commencement du septiéme, l'a suivie dans son explication morale du Livre de Job; & il témoigne que de son tems l'Eglise de Rome ne s'en servoit pas moins que de l'ancienne Version (1). Peu d'années après, saint Isydore de Séville, parlant des diffétentes traductions Latines de l'Ecriture Sainte, remarque que celle de saint Jérôme sur l'Hébreu avoit prévalu sur l'ancienne Version Latine dans toutes les Eglises d'Occident; parce que les pensées y sont rendues plus exactement, & exprimées avec plus de clarté que dans aucune autre (2).

<sup>(1)</sup> S. Greg. Magn. epist. ad Leandrum, seu prasat. moral. in Job, cap. 5. Novam verò translationema dissero; sed cùm probationis causa exigit, aunc novam, nunc veterem per testimonia assumo; ur quia Sedes Apostolica, cui, Deo authore, præsideo, utrâque utitur, mei quoque labor studii ex utrâque sulciatur.

<sup>(2)</sup> S. Ifydor. Hispal. lib. 6. Originum, seu Ethimol. cap. 3. Presbyter Hieronymus, trium linguarum peritus, ex Hebræo in Latinum sassem Scripturas convertit, eloquenterque transfudit, cujus interpresented Biv

En effet, c'est proprement la seule qu'on trouve avoir été employée depuis le septiéme siècle, soit par les Auteurs Ecclésiastiques, les Commenrateurs & les Théologiens, soit dans les Offices publics de l'Eglise. Il faux cependant excepter le Pseautier. Car, quoique saint Jérôme l'ait traduit sur l'Hébreu; aussi-bien que les autres Livres de l'Ancien Testament, l'Eglise a toujours conservé dans ses Offices l'ancienne Version Italique qui avoit été faite sur les Septante, & que saint Jérôme a simplement revue & retouchée; & en cela elle a suivi le conseil de S. Jérôme lui-même. Car il remarque dans une de ses Lettres (1), qu'il étoit à propos que dans les assemblées des Fidéles, on continuât de chanter les Pseaumes selon la Version à la-

tatio meritò corteris anteponitur. Et lib. 1. de offic. Eccles. cap. 12. De Hebræo in Latinum eloquium tantummodo Hieronymus presbyter sacras Scripturas convertit: cujus editione generaliter omnes Exclesse usquequaque utuntur, pro eo quòd veracior est in sententiis, & clarior in verbis.

(1) S. Hieron. epift. ad Sunniam & Fretellam, som. 2. pag. 647. Perspicuum est sic psallendum ut nos interpretati sumus; & tamen. sciendum quid Hebraica veritas habeat. Hoc enim quod 70 transtulerunt, propter vetustatem in Ecclesiis decantandum est, & illud ab eruditis sciendum propeer notitiam scripturarum.

# contre les erreurs des FF. H. & B. 33

quelle les peuples étoient depuis longtems accoutumés, & que néanmoins il y eût une autre Version faite sur l'Hébreu, pour l'utilité de ceux qui voudroient faire une étude plus particuliere de ces divins Gantiques

Il est aisé de conclure de ce que nous venons de dire, que c'est à saint Jérôme, du moins en grande partie, que nous sommes redevables de la Version de l'Ancien Testament, dont l'Eglise Latine se sert depuis plusieurs siècles. C'est pourquoi dans la Col-lecte, qui se dit à la sète de ce Saint, on remercie Dieu de l'avoir-donné à son Eglise pour l'interprétation des Saintes Ecritures (1): & dans les Lecons du Bréviaire, on met au nombre des grands services qu'il a rendus ala Religion, la peine qu'il a prise de traduire l'Ancien Testament sur l'Hébreu, & de retoucher la Version Latine du Nouveau Festament sur les originaux Grecs (x). S. c. 2 1.

<sup>(1)</sup> Colletta in festo S. Hieron. Deus, qui Ecclesia tuz, in exponentis sacris scripturis, beatum Hieronymum, doctorem maximum, providere dignatus es, ac.

<sup>(2)</sup> Ledio in festo 6. Hieron: Novum Testamentum Grace fidel reddidir i vetus junta Hebraicam verira

Presque yeau Testacomposés en duitsenLatin. tion Latine a

VI. Ces dernieres paroles, qui one tous les Li-passé du Bréviaire Romain dans ceux vres du Noude la plûpart des Diocèses, renferment ment ont été quatre choses, qui sont d'ailleurs d'une Grec, & bien- vérité incontestable. La premiere, que zôt après tra- le Texte Grec est le Texte original Cette ancien- & primitif du Nouveau Testament : ne Traduc- la seconde, qu'au tems de S. Jérôme, été revuedans c'est-à-dire, vers la fin du quatriéme la suite par siècle, on étoit persuadé que le Texte Grec du Nonveau Testament, n'étoit mi supposé, ni corrompu; d'où il s'ensuit qu'il ne l'est pas non plus aujout-d'hui, Graca fidei : la troisième, que l'édition Latine du Nouveau Testament, qui a été en ulage avant saint Jérôme, n'étoit pas le Texte primitif des Apôcres & des Evangélistes, mais ame simple Version faite sur le Texte coriginal, c'est-à-dire, sur le Grece: la quatriéme enfin, que saint Jérôme a revu & retouché cette ancienne Version Latine, pour la rendue plus conforme à la pureté du Texte Grec, Novum Testamentum Graca sidei reddidit.

Que tout le Nouveau Testament, 2

sem translulit : Pfalterium, que deincepe Latine Ecchain use est, secundum poreditionem correnit.

l'exception de l'Evangile de saint Matthieu, ait été originairement écrit en Grec, qui étoit alors, comme le dit Ciceron (1), la langue la plus généralement entendue; c'est un fait si constant & si universellement avoué des Sçavans, qu'il est inutile de nous arrêter à le prouver. Saint Matthieu, qui a composé son Evangile dans la Judée, l'a écrit en Hébreu, ou plutôt en Syriaque; mais aussi-tôt après, cer Evangile a été traduit en Grec, soit par saint Jacques le mineur, comme le dit saint Athanase, soit par l'Apôtre saint Jean, comme l'a cru Theophylacte, soit par quelque autre des premiers disciples du Seigneur, comme saint Augustin l'a pensé. Mais quel qu'ait été l'auteur de cette Version Grecque, Bellarmin observe (2) qu'elle a toujours été considérée dans l'Eglise avec autant de respect, que se c'étoit l'original même du saint Evangéliste.

Quelques modernes se font ima-

(1) Oratio pro Archia. Poëta.

B vj

<sup>(2)</sup> Bellarmin. lib. 2. de verbo Dei , cap. 7. Cuiufcumque sit , ita recepta est ab Ecclesià illa translatio , ac si ea lingua primum scriptum susset Evangelium Mattheri.

ginés que saint Marc a écrit d'abord Ion Evangile en Latin, & qu'ensuite il l'a lui-même traduit en Grec; mais cette opinion, qui n'est appuyée du témoignage d'aucun ancien Auteur Ecclésiastique, ne peut être d'aucun poids. Il en est de même du sentiment de ceux qui croient que l'Epître aux Romains a été composée en Latin par S. Paul, & qu'ensuite quelqu'un de ses disciples l'a traduite en Grec. Ce sentiment n'est fondé que sur de pures conjectures, & le sçavant Estius l'a refuté très-folidement (1). Il paroît en effet par la célèbre difpute de l'Eglise avec les Pelagiens, au commencement du cinquiéme siécle, qu'on ne doutoit point alors que l'Epître au Romains, comme les autres Épîtres du même Apôtre, n'ait été originairement composée en Grec. Julien se prévalant de quelques expressions de la Version Latine, saint Augustin lui serme la bouche, en le renvoyant au Texte Grec comme à la source, & suppose comme un fait certain, & avoue par son adversaire

<sup>(1)</sup> Estius in prafat, comment, in epist, ad Rom.

contre les erreurs des FF. H. & B. 37 même, que saint Paul n'a pas écrit

en Latin, mais en Grec (1).

Au reste, quoiqu'il en soit de ces opinions particulières & toutes modernes, qui ne regardent qu'un Livre ou deux du Nouveau Testament, il n'en doit pas moins demeurer pour constant, dit Bellarmin (2), que le Grec est le Texte immédiat du Nouveau Testament, & que l'édition Latine n'a jamais été regardée autrement que comme une Version faite sur le Grec. Tous les Saints Peres n'ont sur cela qu'un même langage; & d'où peut venir leur unanimité sur un pareil fait, finon de la Tradition Apoltolique? Rien de plus positif que la maniere dont saint Jérôme s'exprime àce sujer Il n'y a pas de doute, dit

(1) S. August. lib. 1. oper: imperf. cap. 106. Non pronuntiat (Apostolus) plures, sed multos. Græcè locutus est. πολλες dixit, non πλειςες. Lege & tace. Ibid. cap. 148. Non ait Apostolus, plures, sed, multos: Græcum attende codicem, & invenies πολλες, non πλειςες.

(2) Bellarmin. lib. z. de verbo Dei, cap. 7. Confat Testamentum novum Græce scriptumesse ab its Apostolis, vel Evangelistis, quorum nomina in titusis singulorum Librorum, vel Epistolarum præsiguntur, exceptis duntaxat Evangelio Matthæi & Marci, & Epistola ad Romanos.... Itaque Græca editio nova Testamenti universa Apostolos & Evangelistas authoses habet.

re Pere (1), que les Auteurs sacrés du Nouveau Testament n'aient écrit en Grec, excepté saint Matthieu, qui écrivant son Evangile en Judée pour l'instruction des Juiss, l'a composé en Hébreu.

Il n'est pas moins certain que le Texte Grec du Nouveau Testament subsistoit dans sa pureté au tems de saint Jérôme. Vous en verrez dans la suite des preuves sans réplique. Il sus-fit d'observer ici que si ce Texte eût été corrompu, ou même suspect d'altération, le Pape saint Damase n'autoit pas engagé saint Jérôme à retoucher les éditions Latines sur la vérité du Texte Grec: saint Jérôme, si excellent connoisseur en ce genre, n'auroit pas accepté une pareille commission (2): & saint Augustin n'auroit pas applaudi à cette révision, comme il

<sup>(1)</sup> S. Hier. praf. in Evang. ad Damaf. De novo nunc loquor testamento, quod Græcum esse non dubium est, excepto Apostolo Matthæo, qui primus in Judæå Evangelium Christi Hebraicis litteris edidit.

<sup>(2)</sup> Ibid. Novum opus me facere cogis ex veteri : ut post exemplaria Scripturarum toto othe dispersa quasi quidam arbiter sedeam, & quia inter se variant, quæ sint illa quæ cum Græca consentiant veritate, decernam.

contre les erreurs des FF. H. & B. 39

le fair dans une de ses Lettres à saint

Jérôme (1).

Quant à l'édition Latine, on étoit bien éloigné de la regarder comme sortie immédiatement de la plume des Apôtres & des Evangélistes. Comment auroit-on pu en avoir cette idée, après ce que les mêmes Peres nous apprenment, qu'au lieu qu'il n'y avoit qu'une seule édition Grecque du Nouveau Testament, les éditions Latines saites sur le Grec étoient innombrables? De-là vient que le Pape Damase no chargea pas saint Jérôme de corriger les fautes qui auroient pu se glisser dans l'édition Latine, en recourant pour cela aux plus anciens & aux meilleurs exemplaires Latins; mais de revoir les diverses éditions Latines, & d'en faire une seule, qui réprésenrât fidélement le Texte Grec. C'est aussi à quoi le saint Docteur s'appliqua uniquement. Il ne crut pas devoir faire une nouvelle Traduction Latine;

<sup>(1)</sup> S. August. epist. 71. al. 10. ad S. Hier. num. 6-Non parwas Deo gratias agimus de opese tuo, quo Evangelium ex Græco interpretatus es : quia pene in omnibus nulla offensio est, cuim Scripturam Græcam consuluerimus. Unde si quisquam veteri fassitati conteniosus faverit, presatis colletique codicibus, vei docetur facillime vel refellitue.

mais par respect pour celles qui étoient en usage, & en particulier pour l'ancienne Italique, il se contenta d'y corriger sur l'original Grec les endroits où le sens lui parut changé notablement, & laissa le reste en l'état où il étoit (1).

la Version Vulgate Latiautentique.

VII. L'Eglise jouissoit paisiblement Trente, qui du fruit des travaux de ce faint Docordonne que teur, lorsqu'au commencement du seizième siècle, sa tranquillité fut troune soir regar-blée par les hérésies de Luther & de dée comme la feule Version Calvin. Ces Novateurs, peu contens d'une Version qui ne s'accordoit pas avec leurs idées, entreprirent comme à l'envi d'en faire de nouvelles à leur mode. Quelques Théologiens Carholiques en firent aussi de leur côté, dans la vue de faire romber celles des hérétiques. Par-là, en asez peu d'années, l'Eglise se trouva, comme du tems de saint Jérôme, inondée d'une multitude de Traductions Latines de l'Ecriture Sainte (2).

(2) Voyez Bellarmin, lib. 2. de verbo Dei, cap. &

<sup>(1)</sup> S. Hieron. prefet. in Evang. Hee prefetiumcula pollicetur quatuor tantum Evangelia. ... cum Græcorum emendata lectione, fed veterum; quæ ne multum à lectionis Latinz confuetudine discreparent, ira calamo temperavimus,: ut his tantum qua sensum videbantur mutare correctis, reliqua manere pateremur ut fuerant.

#### contre les erreurs des FF. H. & B. 41

C'est ce qui donna lieu au Goncile de Trente de faire le célèbre Décret, par lequel il déclare l'ancienne Version Vulgate seule autentique, & ordonne qu'on s'en serve, à l'exclusion de toute autre, dans toutes les fonctions publiques. Voici les termes de ce Décret (1): "Le saint Concile, consi-» dérant qu'il peut être très-utile à »l'Eglise de Dieu qu'entre toutes les » éditions Latines des Livres Saints • qui se répandent dans le public, il » fasse connoître quelle est celle qu'on » doit regarder comme autentique; » déclare & ordonne que cette même » édition ancienne & vulgate, qui a Ȏté approuvée dans l'Eglise par le » long usage de tant de siécles, soit » regardée comme autentique dans » les leçons, les disputes, les prédi-» cations & les explications publiques, » & défend absolument que personne

<sup>(1)</sup> Conc. Trid. Seff. 4. Sacrosancta Synodus, considerans non parum utilitatis accedere posse Ecclesc Dei, si ex omnibus Latinis editionibus, quæ circumferuntur, Sacrorum sibrorum, quænam pro authentica habenda sit innotescat, statuit & declarat, at hæc ipsa vetus & vulgata editio, quæ longo tot sæculorum usu in ipsa Ecclessa probata est, in publicis lectionibus, disputationibus, prædicationibus & expositionibus pro authentica habeatur, & ut nemo illam abjicere sub quovis præticatu, audeat, vel præsumar.

» ait la hardiesse ou la présomption de » la rejetter, sous quelque présexte

» que ce soit. «

Rien n'étoit plus sage, plus nécesfaire, plus convenable aux circonstances, que ce réglement. Quelle confusion ne seroit-ce pas, sur-tout dans les tems de troubles & de divisions, si l'Eglise Latine, dispersée en tant de pays différens, n'avoit pas une Version de l'Ecriture, qui sût unisorme par-tout, & qui sût autorisée, nonseulement par l'usage public & universel, mais encore par une loi expresse? Il étoit en quelque sorte indispensable, dans le concours d'une multitude de Versions Latines, dont le nombre croissoit tous les jours, que le Concile commençât par en fixer une qui lui servît de régle dans l'examen qu'il avoit à faire de la doctrine des nouveaux hérériques, & qui dirigeât de même dans les autres disputes qui pourroient s'élever à l'avenir. Dans cette vue, il n'y avoit pas de parti plus raisonnable que celui que les Peres du Concile ont pris, qui est d'adjuger l'autenticité à l'ancienne Version, qui n'avoit pas besoin d'être examinée de nouveau, parce que l'usage que toute l'Eglise Latine en faisoit depuis plusieurs siécles, étoit l'approbation la plus générale, la plus publique & la plus complette qu'on pût desirer.

VIII. Mais comme dans l'immense Revisions & quantité de copies & d'éditions qui corrections s'étoient faites de cette ancienne Ver- te, faites en son, il n'étoit pas possible qu'il ne s'y de ce Décret, für glisse un grand nombre de fautes & de légères variétés, par l'inadvernnce, ou la négligence, ou l'ignorance des copistes, ou des imprimeurs; le Concile en ordonnant que la Vulgate seule seroir regardée comme auentique, prit la précaution de char-ger le Pape d'en faire faire une édinon plus correcte, & exemte, autant qu'il se pourroit, de tous les désauts 🙀 le trouvoient dans la plûpart des demplaires. On s'appliqua à ce travid lous les Pontificats de Pie IV, & Pie V, & de Sixte V. Ce dernier **riblia une é**dition de la Vulgate : il anonça comme très-exactement wrigée, & voulut qu'elle servit de madele pour toutes celles qu'on imprimeroit désormais. Mais les sçavans

ne tarderent pas à y remarquer un grand nombre de fautes qui avoient échappé à l'attention des réviseurs, & qui demandoient une correction plus sévère. On reprit donc l'ouvrage sous Grégoire XIV & sous Clément VIII, qui le termina ensin, & qui sit publier la Bible Latine dans l'état où elle est encore actuellement.

Les Cardinaux & les Théologiens députés pour faire cette révision, déclarent dans la Préface qui est à la tête, que suivant les ordres du Pape, ils ont consulté principalement les plus anciens & les meilleurs manufcrits, les Textes originaux Hébreux & Grecs, & les Commentaires des Peres (1). Aidés de ces secours, ils

<sup>(1)</sup> Prefat. Bibliorum. Accipe igitur, Christiane lector, codem Clemente S. Pontifice annuente, veterem ac vulgatam sacræ scripturæ editionem, quanta seri potuit diligentia castigatam: quam quidem, sieut omnibus numeris absolutam pro humanâ imbecillitate affirmare dissicile est; ita cæteris omnibus, quæ ad hanc usque diem prodierunt, emendatiorem purioremque esse minime dubitandum. Et verò quamvisin hâc Bibliotum recognitione, in codicibus manuscriptis, Hebræis Græcisque sontibus, & ipsis veterum Patrum commentariis conferendis, non mediocre studium adhibitum suerit, in hâc tamen pervulgata lectione, sicut nonnulla consultò mutata, sia etiam alia quæ mutanda videbantur, consultò immutata relicta sunt: tum quòd ita faciendum esse as essensionem populorum vitandam Hieronymus acos

## contre les erreurs des FF. H, & B. 45

corrigerent quantité d'endroits de l'édition de Sixte V; mais ils en laisserent subsister beaucoup d'autres qui leur paroissoient pouvoir & devoir être retouchés. Les raisons qu'ils eurent d'en agir ainsi, sont en premier lieu, disent-ils, que, selon saint Jérôme lui-même, dans un Livre aussi instement révéré & d'un usage aussi commun que l'est la Bible, la prudence demande qu'on se borne aux corrections absolument nécessaires, pour ne pas blesser les simples par un trop grand nombre de changemens. En second lieu, qu'en plusieurs endroits où la Vulgate n'est pas tout-àfait conforme aux Textes Hébreux ou Grecs, on peut supposer que les Anteurs de l'ancienne Version Latine

semel admonuit: tum quod facile fieri posse credendem est, ur majores nostri, qui ex Hebræis & Græcis Lasina fecerunt, copiam meliorum & emendatiorum ibrorum habucrint, quam li qui post illorum ætaten ad nos pervenerunt..... tum denique, quia...., propositum non suir novam aliquam editionem cudere, vel antiquum interpretem ulsa ex parte cortigre vel emendare, sed ipsam veterem & vulgatam editionem Latinam à mendis veterum libratiorum, accnon pravarum emendationum erroribus repurgatam, suæ pristinæ iutegritati ac puritati, quoad ejus sieri potuit, restituere, caque restituta, ur quam emendatissime imprimeretur, jurta occumenici Concissi decretum, pro viribus aperam date, ont travaillé sur des exemplaires Hé-? breux & Grecs plus purs & plus exacts que ceux que nous avons aujourd'hus. En troisième lieu, que leur commission ne portoit pas de faire une nouvelle traduction, ni de corriger l'ancien traducteur, mais seulement de retrancher de sa Version les fautes que la multitude des copies & des éditions y avoit introduites, & de la retablir, autant qu'il se pourroit, dans sa premiere intégrité, suivant les intentions du Concile de Trente. C'est pourquoi ces Réviseurs n'ont point annoncé l'édition qu'ils donnoient de la Vulgate, comme entierement exemte de fautes; mais seulement comme meilleure & plus correcte que toutes celles qui avoient paru jusques là.

L'intention du Concile dans ce Déété de mettre la Vulgate au-deslus des originaux Hébreux ou Grecs.

IX. On voit par-là combien étoit injuste & calomnicux le reproche que cret n'a pas Calvin & les autres Sectaires de ce tems-là ont fait aux Peres du Concile. en leur imputant d'avoir donné à la Vulgate une autorité supérieure à celle des Textes originaux (1). Bellarmin qualifie cette accusation de men-

<sup>(1)</sup> V. M. Dargentré , Elementa Theolog. de aushoritate Script. pag. 104.

### contre les erreurs des FF. H. & B. 47.

songe grossier, n'y ayant pas un seul mot dans le Décret qui puisse y servir de prétexte (1). Il n'y est point quesrion des Textes Hébreux & Grecs; mais uniquement des Versions Latines, qui se répandoient alors: Ex omnibus Latinis versionibus quæ circumseruntur: c'est entre ce grand nombre de Versions que le Concile a jugé à propos de déterminer celle qui seroit seule reconnue pour authentique; & dans ce choix pouvoit-il rien faire de plus digne de l'Eglise Catholique, que de préférer, comme il l'a fait, une Version ancienne à de nouvelles; une Version autorisée par l'usage de plusieurs siécles, à des Versions recentes, &, pour ainsi dire, encore toutes crues; une version unique, propre à réunir tous les Catholiques dans un même langage, à un cahos confus de Versions disparates, plus

<sup>(1)</sup> Bellarmin. lib. 2. deverbo Dei, cap. 10. Hoc ideò mendacium voco, quòd nihil hujusmodi in Concilii Decreto legatur: nec enim Patres fontium ullam mentiopem fecerunt, sed solum ex tot Latinis versionibus, quæ nunc circumferuntur, unam delegerunt, quam cæteris anteponerent; & (quod Eccletiæ gravitatem & constantiam decebat,) antiquam novis, probatam longo usu recentibus adhuc, ac, ut se loquar, crudis, denique unam multis inter adisadentibus & pugnantibus prætulerunt,

capables de diviser les esprits que de les unir.

Nous ne pouvons donc blâmer trop fortement l'aveugle prévention de quelques Ecrivains Catholiques, qui par un zèle mal reglé pour la Vulgate, se joignent, sans y penser, aux ennemis de l'Eglise, en prétendant comme eux que l'intention du Concile a été qu'on regardât la Vulgate comme exemte de tout défaut, & qu'on la préférât aux Textes originaux. Prétention insoutenable, démentie par les faits, contredite par les termes mêmes du Décret, détruite par tous les Théologiens qui ont vécu dans le tems du Concile, ou peu après, foli-dement refutée par les plus sçavans Docteurs Catholiques, & spécialement par l'illustre M. Bossuet (1).

Il est si peu vrai que le Concile air prétendu déclarer la Vulgate exemte de toute faute, qu'en même-tems qu'il publia son Décret, il chargea le Pape de la faire épurer, & d'en publier une édition plus correcte. Elle

n'étoit

<sup>(1)</sup> V. M. Bossuer, dans ses Instr. Pastor. contre M. Richard Simon, & dans le projet de réunion entre ses Catholiques & les Protestans, qui se trouve tom 1. des Œuvres possiblumes, pag. 63.64, 215, 184.

## contre les erreurs des FF. H. & B. 49

n'étoit pas encore exemte de fautes après la premiere correction faite sous Sixte V; puisque ses successeurs se sont cru obligés de la faire retoucher, & qu'on a compté jusqu'à deux mille changemens faits sous Clément VIII à l'édition donnée par ses prédécesseurs. Clément VIII lui-même, comme on le voit par la Préface de nos Bibles, n'a pas annoncé cette derniere édition comme purgée de toute faute, mais seulement comme plus correcte, & revue avec plus de soin qu'aucune de celles qui avoient paru auparavant. Aussi Lucas de Bruges, Docteur de Louvain, ayant envoyé à Bellarmin une longue liste de corrections qu'il croyoit qu'on auroit dû faire, ce Cardinal, qui avoit eu une très-grande part à la révision, lui répondit qu'on ne s'étoit pas proposé de corriger la Vulgate avec la derniere exactitude, & que pour de bonnes raisons, on n'avoit pas changé beaucoup d'en-droits qui auroient pû l'être (1). On peut voir aussi dans les Dissertations du

Tome I.

<sup>(1)</sup> Bellarmin. epist. ad Lucam Brugensem. Scias velim Biblia Vulgata non esse à nobis accuratissime caligata: multa enim de industrià, justis de causis, pertranssivimus.

P. Alexandre sur l'Histoire Ecclésiastique du quatriéme siécle, une assez longue énumération des fautes qui sont restées dans la derniere édition de la Bible Latine. D'où ce sçavant Théologien (1) & après lui les Auteurs du Journal de Trevoux (2) concluent, que comme il a été permis à Clément VIII de retoucher l'édition publiée par Sixte V: il est également permis au Pape d'aujourd'hui, & à ses successeurs, d'en publier une nouvelle plus châtiée encore que celle de Clément VIII.

Quelle' a donc été l'intention du Concile, en déclarant la Vulgate autentique? C'a été, suivant les plus célèbres Théologiens, & felon les termes mêmes du Décret, 1º. D'ordonner que cette Version, qui depuis si long-tems étoit déja en usage, seroit conservée, & qu'on n'employeroit qu'elle seule dans les Offices Écclésiastiques & dans les Ecoles publiques : 2º. de certifier aux Fidéles qu'elle ne contient rien de contraire

(2) Mémoires pour servir à l'Histoire des Sciences, &cc. Septembre 1753. art. xc1y,

<sup>(1)</sup> Nat. Alexander in Hist. Eccles. 1v. sæculi, differt. 39. art. 6.

## contre les erreurs des FP. H. & B. 51

à la Foi, ni à la régle des mœurs : qu'au contraire elle mérite d'être respectée. &qu'on peut s'en servir avec assurance & sans aucun danger. C'est ainsi que tous les Théologiens contemporains du Concile, l'ont interprété. André Véga de l'Ordre des Freres Mineurs, qui y avoit assisté, cite même pour garant de cette interprétation le Cardinal de Sainte Croix, qui avoit présidé à la quatriéme Session & aux suivantes, & qui depuis à été Pape sous le nom de Marcel II. Par conséquent, conclur ce Théologien, l'autenticité attribuée à la Vulgate n'empêche pas qu'on ne puisse, dans le besoin, recourir aux sources pour se procurer à foi-même & aux autres une plus parfaite intelligence du sens des saintes Ecritures (1).

<sup>(1)</sup> Andreas Vega, lib. 14. de Justific. cap. 9. Hanc fuisse mentem Synodi, nec quippiam amplius statuere voluisse, ex verbis ipsis, & ex aliis consueris Concilii pprobationibus potes colligere: & ne dubites de his, verissime ribi possum allegare pro his amplissimum & obervandissimum D. de sancta Cruce Cardinalem, de petate, & de litteris, & studiosis omnibus optime meritum, qui illi Sessioni & aliis omnibus praviit. Ac pridie quidem quam illud decretum formaretur, & postea non semel, mihi testatus est nihil amplius voluisse Patres sirmare. Itaque nec tu, nec quispiam alius, propter hanc approbationem Vulgatæ editie-

D'ailleurs, c'est un principe constant en pareille matiere, que l'autenticité d'une Traduction, quelle qu'elle soit, ne peut rien diminuer de l'autorité radicale du Texte primitif. Les Textes originaux sont les sources; les traductions sont des ruisseaux qui en découlent, & dont le mérite intrinseque consiste dans le plus ou le moins de conformité qu'elles ont avec les Textes qu'elles sont destinées à représenter. C'est sur ce principe que S. Ambroise (1), S. Jérôme (2), S. Augustin (3),

mis, impeditur quominùs, ubi hæsitaverit, ad fontes recurrat, & in medium proferat quidquid habere potuerit quo juventur Latini, & Vulgatam ab erroribus repurgent, & quæ sensui Scripturarum & ipsis sontibus sunt magis consentanea, assequantur.

(1) S. Ambr. lib. 2. de Spiritu fancto, cap. q. num. 46. Si quis de Latinorum codicum varietate

contendit, .... Græcos inspiciat codices.

(2) S. Hieron. prefat. in Evangel. Hoc (novum Testamentum) cum in nostro sermone discordat, & in diversos rivulorum tramites ducit, une de fonte (Græco) quærendumest. Et in epist. ad Sunniam & Fretellam, 10m. 2. pag. 627. Sicut in novo Testamento, si quando apud Latinos quæstio exoritur, & est inter exemplaria varietas, recurrimus ad sontem Græci sermonis, quo novum scriptum est Testamentum: ita in veteri Testamento, si quando inter Græcos Latinosque diversitas est, ad Hebræam consugimus veritatem, ut quidquid de sonte proficiscitur, hoc guæramus in rivulis.

(3) S. August. lib. 2. de Dottr. Christ. cap. 11. num. 16. Latinæ quidem linguæ homines.... duabus aliis ad Scripturarum divinarum cognitionem opus contre les erreurs des FF. H. & B. 53

Cassiodore (1), Gratien dans son Décret, (2) & tous les Auteurs Ecclésiastiques qui ont eu occasion de s'expliquer sur cela, donnent pour régle incontestable, de juger des Versions Latines de l'Ecriture Sainte par les originaux Hébreux ou Grecs.

ιć

τ,

.2-

2-

æ

k

es

1.

ſe

ni.

i

01

m e

eft L,

Dir.

inco (200 gine Les Auteurs qui ont écrit depuis le siécle du Concile de Trente, n'ont pas pensé disséremment. Quelle nuée de témoins ne pourrions nous pas produire de tous les Ordres & de tous les pays Catholiques, qui sont tous unanimes sur ce point. Bornons nous à

habent, Hebræå scilicet & Gruca, ut ad exemplaria præcedentia recurratur, si quam dubitationem attuktit Latinorum interpretum infinita varietas. Et cap. 35. num. 22. Libros autém novi Testamenti, si quid in Latinis varietatis titubat, Græcis cedere oportere nou dubium est, & maximè qui apud Ecclessas doctiones & diligentiores reperiuntur.

(1) Calfodorus, lib. divinarum Litterarum, cap.17. Quòd fi aliqua verba reperientur abfurde posita, aut ex his codicibus, quos B. Hierosymus in editione 70 Interpretum emendavit, vel quos ipse ex Hebras transfulit, intrepide corrigenda sunt: aut, sicur B. Augustinus ait, recurratur ad Græcum pandeston, qui umnem legem divinam dignoscitur continere colsedam, vel, quibus possibile suerit, Hebrasan Scripturam, vel ejus doctores requirere non detrectent. Decet enim ut, unde ad nos venit salutaris translatio, inde iterum redeat decora correctio.

(1) Gratiani Decretum, dist. 9. Cap. Ut veterum. Ut Vetetum Librorum fides de Hebræis voluminibus examinanda est: ita novorum, Græci sermonis norman sasiderat.

'C iij

### Instruction Pastorale

deux, mais dont le suffrage dans la conjoncture présente, doit vous paroître d'un grand poids. Le premier est le Cardinal Bellarmin. Voici ce qu'il dit dans ses Controverses contre les hérétiques des derniers siécles (1): » Quant à l'autorité des Livres sacrés, » on ne peut douter que le Texte » composé par les Apôtres ne soit de » la plus grande autorité, à moins » qu'il ne soit constant qu'il a été cor-» rompu. Or sur cela je dis qu'il faut » penser du Texte Grec par rapport au » Nouveau Testament, comme du » Texte Hébreu par rapport à l'An-» cien : c'est-à dire, qu'on ne doit les » considérer l'un & l'autre ni comme » des Textes corrompus, ni comme » des sources qui aient conservé toute » leur pureté primitive. « Ce sçavant Controversiste marque ensuite certains cas plus ordinaires, où il conseille

<sup>(1)</sup> Bellarmin, lib. 2. de verbo Dei, cap. 7. Jam verò quod attinet ad authoritatem, dubium esse non potest quin editio Apostolica summæ sit authoritatis; nisi fortè constet eam esse corruptam. De quâ re ita sentiendum censco, ut suprà de Hebracis diximus, videlicet non esse soccodices corruptos generaliter, nec tamen esse sontes purissimos, ut necessario quidquid ab eis dissenti, corrigendum sit, ut falsò existimant Calvinus, Major, Kemnitius, cæterique hujus temporis hæretiei.

# contre les erreuns des FF. H. & B. 55

de recourir aux Textes originaux: par exemple, lorsqu'il y a diversité de leçons dans les exemplaires de la Vulgate, ou quand le texte de la Vulgate est susceptible de plusieurs sens, ou pour sentir davantage la propriété & l'énergie de quelques expressions (1).

L'autre suffrage est celui des Auteurs du Journal de Trévoux, confreres des Peres Hardouin & Berruyer. On trouve dans leurs Mémoires une trèsfolide Dissertation, qu'ils y ont insérée pour prouver que le Concile, en déclarant la Vulgare autentique, a voulu décider simplement qu'elle ne contient rien contre la Foi, ni contre les mœurs; & non pas l'élever au-dessus des originaux Grecs ou Hébreux (2).

C'est à la lumiere de ce principe universellement reconnu dans tous les tems par les plus grands hommes, que les Papes ont procédé, conformé-

C iv

<sup>(1)</sup> Ibid. cap. 11.
(1) V. les Mémoires pour servir d l'Histoire des Sciences, Juillet 1750. art. 85. où les Auteurs rendent compte d'un manuscrit autographe du Cardinal Bellarmin, qui traite le point dont nous parlons: & les articles 94. 100. & 105, pour les mois de Septembre & Octobre 1753. où ils résutent à sond un Livre intitulé: La Vulgate authensique dans tout son Texte, plus authensique que le texte Hébreu & le texte Gree qui nous restent, &c.

ment aux intentions du Concile de Trente, dans la revision qu'ils ont fait faire de la Vulgate. Ils n'ont choisi pour un si important travail, que des hommes versés dans la connoissance des trois Langues, Hébraïque, Grecque & Latine; & ils leur ont prescrit expressément de conférer les différentes éditions de la Vulgate, non-seulement avec les anciens exemplaires manuscrits & avec les Ecrits des saints Peres; mais encore avec les Textes Hébreux & Grecs, comme étant la source d'où cette Version dérive (1): précautions qui auroient été absolument inutiles, ou plutôt déraison-nables, & même dangereuses, s'ils avoient regardé les Textes originaux comme corrompus, ou d'une autorité inférieure à celle de la Vulgate.

Suivons réligieusement, N. C. F. l'esprit de l'Eglise: rensermons-nous dans les bornes posées par nos Pe-

<sup>(1)</sup> Prafat. Bibliorum. Lectissimis aliquot S. Rom-Ecclesia: Cardinalibus, aliisque rum sacrarum Litterarum, tum variarum linguarum peritissimis viris, eam provinciam demandavit primo Pius IV.) ut Vulgatam editionem Latinam, adhibitis antiquissimis codicibus manuscriptis, inspectique Hebraicis Gracisque Bibliorum sontibus, consultis denique veterum Patrum commentariis, accuratissime castigarent.

# contre les erreurs des FF. H. & B. 57

res, & gardons-nous de nous croire plus sages ou plus éclairés qu'eux. Ayons pour la Version-Vulgate la vénération qu'elle mérite par fon ancienneré, par l'usage que l'Eglise en a fait depuis plusieurs siécles, par l'autenticité que le dernier Concile général lui a si justement déférée. Préférons la, sans hésiter, à toutes les autres Versions Latines que l'Eglise n'a pas adoptées. Qu'elle seule soit employée dans les Offices Eccléfiastiques, dans les prédications, dans les explications publiques de l'Ecriture. Lisons la avec une entiere confiance, & avec une ferme persuasion qu'elle ne contient tien qui s'écarte de la Foi en de la régle des mœurs; mais que notre respect pour une Version si expressément aurorisée, ne prenne rien sur celui qui est dû aux sources sacrées d'où certe Version à été tirée, & qu'elle a pour fin de nous repréfenter.



#### ARTICLE SECOND.

Les Textes originaux de l'Ecriture Sainte dégradés & dépouillés de leur autorité par les Freres Hardouin & Berruyer.

IL s'est trouvé dans ces derniers tems des Auteurs assez imprudens pour attribuer à la Vulgate une autorité supérieure à celle des Textes originaux; mais il étoit reservé aux Freres Hardouin & Berruyer de dépouiller absolument ces Originaux sacrés de toute autorité. Le Texte Grec du Nouveau Testament, ce Texte que l'Eglise a toujours singulierement ré-veré, dont les Eglises Grecques se sont servi de tout tems & se servent encore, d'après lequel les Papes ont fait faire la révision de la Vulgate; ce Texte divin n'est pas, si on les en croit, le texte primitif des Apôtres & des Evangélistes; mais un Texte supposé, ou corrompu par des fausfaires. Un excès si prodigieux ne pa-roîtroit pas croyable, si nous ne vous mettions pas sous les yeux les pro-

# contre les erreurs des FF. H. & B. 59 pres paroles de ces téméraires Auteurs.

I. A l'entrée de son Commentaire, Le Fr. Harle Frere Hardouin se donne pour un douin ne rehomme scrupuleusement religieux, Ecriture diqui ne se permet pas de changer dans vine que la vulgate Latiles saintes Ecritures le moindre iota, ne. Comment il parle de la ni une seule virgule: mais il veut en le parte de la même tems qu'on fçache qu'il ne re- 70, & du connoît pour Ecriture divine, que la de l'Ancien seule édition Latine. » Nous pensons, Testaments » dit-il (1) & nous sçavons qu'à l'é-"gard du nouveau Testament, l'édiso tion Latine vient immédiatement » des Auteurs sacrés : qu'ainsi elle est » authentique de premiere classe; » & que, par rapport à l'Ancien Tes-

(1) Joannis Harduini e Societate Jesu Commentarius in novum Testamentum. Amstelodami , apud Henricum du Sauzer. 1741. pag. 1. col. 1. In Evangelia commentarium brevem scripturi, ex illis nos Hatim esse prositemur anxiè religiosis, qui nihil omninò mutandum putant in divinis litteris, ne iota quidem aut apicem : sed in eis certe quas divinas effe conftat : in editione , inquam , Latina sola , cujus quidem novum Testamentum abiplisconditum facris kriptoribus arbitramur & scimus, atque aded authenticum primæ classis : vetus autem ab eruditissimo interprete ex Hebræo Latinè redditum & ab Ecclesia Romana statim approbatum, atque adeò authenticum secundæ classis, hoc est, quod sidem in omnigus facere debeat æquè ac ipsummet exemplar pri--migenium, quippe qued lumma ubique fide repræ-

fencet.

C vi

» tament, il a été traduit immédias vement de l'Hébreu en Latin par un rrès-habile interpréte; que cette Version Latine a été aussitôt approuvée par l'Eglise Romaine; qu'elle est par conséquent authentique de se conde classe, & qu'elle mérite en tout la même créance & le même respect que l'original même.»

Quel excès de hardiesse! Cet auteur sçait sans aucun donte, scimus, ce que personne n'a sçu avant lui, ou plutôt il sçait que tous les Peres & tout ce qu'il y a eu de plus habiles Théologiens, ont été dans l'erreur sur un point si important. S. Jérôme nous afsure qu'il est hors de doute que le Nouveau Testament, excepté l'Evangile de Saint Mathieu, a été composé en Grec: Novum Testamentum Gracum esse non dubium est (1): Maldonat, auteur Jéssite, qui a fait un très-sçavant commentaire sur les quatre Evangélistes, dit que tous les anciens Auteurs Ecclésiastiques attestent comme très-constant, que les Evangélistes ont écrit en Grec (2), à l'exception de S. Mathieu,

<sup>(1)</sup> S. Hieron, præfat. in Evang, ad Damasum. (1) Maldonat, præfat, comment in IV. Evangelia.

qui a écrit, non en Latin, mais en Hébreu: & ce nouveau Commentateur, ce sçavant du premier ordre, ne craint pas de donner un démenti formel, & à Saint Jerôme, & à tous les Peres, & à tous les Interprétes qui l'ont précédé. Quoique tout le monde ait toujours été convaincu du contraire, il sçait, scimus, que c'est en Latin que les Apôtres & les Evangélistes ont écrit tout ce qui compose le Nouveau Testament.

Il n'est pas moins constant, comme vons l'avez vu dans l'arricle précédent, que la version Latine de l'Ancien Testament, dont on se servoit dans les Eglises d'occident avant Saint Jerôme, n'avoit pas été faite sur l'Hébreu immédiatement, mais sur la Version Grecque des Septante; & que ce Saint n'a entrepris de traduire l'Ancien Testament d'Hébreu en Latin, que parcequ'il n'y avoit point eu jusqu'alors de traduction Latine saite sur l'Hébreu. Et voilà qu'un nouveau venu, sans

Constantissima apud omnes veteres authores suit aplaio, ceteros quidem Græcè, quie tunc lingua, sut peulò ante Cicero dixerat, laussime per omnes sera genes audiebatur, Matthæum autem liebraico scriptisse sermone.

autre garant que son excessive témérité, décide du ton le plus affirmatif, 1. Ou'avant même la venue de Jesus-Christ, l'Ancien Testament étoit déja traduit d'Hébreu en Latin: 2. Que J. C. & les Apôtres, foit dans leurs discours, soit dans leurs écrits, n'ont cité l'Ancien Testament que selon cette prétendue version Latine (1), & non selon l'Hébreu, ni selon la Version Grecque des Septante: Version que ce téméraire réprésente par tout comme un texte supposé (2): 3. Que cette prétendue Version Latine de l'Ancien Testament faite sur l'Hébreu, est la seule édition, ou le seul texte que Jesus-Christ ait autorisé (3): Que l'Eglise Romaine l'a adoptée dès la

(2) Idem, in Att. Apost. cap. 13. adnot. adv. 46. & in Epist. ad Hebr. cap. 10. adnot. adv. 5. Voyez aussi le commencement de sa Chronologie de l'Ancien Testament.

<sup>(1)</sup> Hard, in Matth. c. 5. adnot. ad. v. 18. pag. 26. sol. 1. Certè Christum Salvatorem, & Petrum, & Baulum, cum è Pfalmis sumunt testimonia, non Hebraos codices, ut nunc sunt, sed Vulgatam ipsam fequi editionem Latinam, vel ex hoc ipso manifestum est. [Ce qu'il dir iti des Pseaumes, il Pétend ailleurs à tout le reste de l'Ancien Testament.]

<sup>431</sup> Idem, in Matth. c. q. adnot. ad v. 18. pag. 25. col. 2. Vetus Testamentum Christus Dominus hoc loco indicat jam suis temporibus suisse Latine transatum, & iliud unum à se commendari.

naissance du Christianisme; & que c'est celle la même que nous avons encore & qu'on appelle la Vulgate. En conséquence il ne reconnoît aucune autorité, non seulement dans la Version Grecque des Septante, si révérée de tout tems dans l'Eglise; mais même dans le Texte Hébreu qui est venu jusqu'à nous. Ce Texte, "dit-il (1), » n'a d'autre autorité que celle qu'il » reçoit de la tradition des Juifs : or » tous les Catholiques sçavent que la » tradition des Juifs depuis la mort » de J. C. n'est nullement infail-» lible. » C'est-à-dire, que le Texte Hébreu de l'Ancien Testament est un texte étranger à l'Eglise Chrétienne, & qu'il n'a pour garans depuis dix-fept siécles que les Juis réprouvés. Peut-on faire un plus grand outrage à ce Texte sacré!

2. Nous ne nous étendrons pas da 11 prétend vantage sur ce qui regarde l'Ancien que tout le Testament. C'est du Nouveau qu'il tament a été

Il prétend

(1) Idem, in Chronologid vet. Test. inter opera [ Harduini ] feietta , Amstelodami 1709. pag. 514. col. 2. Hebræis certe codicibus, ut nunc funt, nulla legitima authoritas reverentiam conciliat, integrita temve afferit, una excepta Traditione Judæorum, cui nemo profectò Carholicus eam authoritatem,

Ecrit en Latin par les Apôtres & les Evangélistes. Absurdités qu'il débite à ce sujet. s'agit ici particulierement. Ecoutons donc encore un moment les étranges paradoxes de ce nouveau reformateur.» Nous pensons, dit-il, que tout ce » que les Apôtres ont écrit, ils l'ont écrit » en Latin » (1). Quoi! N'y a t-il donc aucune partie du Nouveau Testament, qui ait été écrite en Grec ? Il vous accordera, si vous le voulez, que les Apôtres ont pu composer quelquesuns de leurs divins Ecrits en Grec, ou même en Hébreu. Il imagine même, contre le sentiment unanime de soute l'antiquité, que c'est en Hébreu que Saint Jean a écrit son Apocalypse. Mais, supposé que les Apôtres ayent écrit quelque chose en Grec, ou en Hébreu, il soutient qu'ils l'ont aussitôt traduit en Latin, ou par eux-mêmes ou par leurs fécréraires ou interprétes, & qu'ils ont reconnu & avoué certe édition Latine pour leur propre ou**v**rage ( 2 ).

(2) Ibid. col. 2. Sic libros arbitramur novi Teffamenti, si qui suere primo Hebraicò & Gracò scripti, statim fuisse Latine redditos, authoribus librorum

<sup>(1)</sup> Hard. comment. pag. 1. col. 1. Arbitramur onim Apostolos scripsisse Latine, quæcumque scripserunt; nonnulla etiàm Græce fortassis; siebraice auteus Apocalypsim suisse scriptam, non Latine tantum.

Ce qu'il dit en général du Nouveau Testament, il l'applique en particusier à la plupart des Livres sacrés dont le Nouveau Testament est composé: il le dit des quatre Evangiles, de saint Mathieu (1), de saint Marc (2), de saint Luc (3) & de saint Jean (4);

ţ

۶

χſ

ips interpretationem Latinam recognoscentibus agsoscentibusque pro suo partu.

(1) Ibid. admot. in cap. 1. Matth. pag. 7. col. 1. Editio Latina est fola authentica & primigenia.

(1) Idem, præfar. in Evang. Marc. pag. 105. col. 2. Qui Latinè scripsisse Marcum putent, authores sat multos enumerat Cornelius à Lapide, p. 560. & 561. [Cornelius à Lapide est cité ici fort mal-à-propos. 1. Des Auteurs allegués par Cornelius à Lapide, aucum ne dit que saint Marc ait écrit en Latin; ils disent simplement que c'est à Rome, & non pas en Egypte, qu'il a composé son Evangile. 2. Cornelius à Lapide décide sur le témoignage des Peres, que saint Marc a écrit originairement en Grec, & non en Latin. 3. S'il ajoute qu'il est probable que Saint Marc a ensuite traduit son Evangile en Latin, il n'allegue en faveur de cette opinion, que des Auteurs très-modernes.]

(3) Præfat. in Evang. Luc. pag. 145. col. 1. Facta Græca esse quæ circumseruntur, ex aliquo alio idiomate, ac proindè ex Latino, fuadet illa diversitas lectionum, &c. Et in cap. 1.p. 149. col. 1. Editio Latina est sola authentica & primigenia, hoc est, ab ipso-

mer Luca conferipta cum ipfo titulo.

(4) Prefat. in Evang. Joan. pag. 244. col. 2. Latinam editionem hujus Evangelii esse primigeniam, hoc est, ab ipsomet sarro Authore conditam, sive ab ejus amanuens, ipsomet Joanne dicante sententias & recognoscente, multa suadent argumenta, que in præsatione ad Matthæum, in Epistolam ad Romanos, & in Apocalyp m posuimus.... Non igitur Græca Joannem, sed Latina tantúm editio authorem habet.

des Actes des Apôtres (1); des Epitres de faint Paul aux Romains (2), aux Corinthiens (3), aux Philip-

(1) Prafat. in Acia Apost. pag. 315.col. 2. In confession essential estate apud probos styli æstimatores, Scriptum Latine ab ipsomer Luca librum fuisse... nec esse Græcum hujus operis exemplar, ut nunc est, ab ipsomer Luca prosectum, ... sed esse scriptionem Latinam primigeniam, nativam, perspicuam. Et in cap. 1. adnot. ad v. 18. Latina editione vulgata primiserial primisers.

migeniâ.

(2) Prafat, in Epist. ad Rom. pag. 430. Græce scriptam fuisse à Paulo hanc Epistolam plerique contendunt.... Cornelius à Lapide, scriptor insignis, ait , probabile effe Græce quidem Paulum scripfisse, fed statim à Tertio, aliove interprete, qualem semper haberet Paulus ad manum, conversam fuisse Gracam Epistolam in Latinum sermonem : atque ita Latinam factam ad Romanos Latinosque fuisse transmissam. Quod quì, amabo, fieri potult, pisi priùs Latinam illam interpretationem Paulus ipfe studiose ac diligenter recognoverit? ac si quidem hoc fecit ille, quis neger fatis istud esse, ut Latina hæc Epistola iplummet ipliulmet effe Pauli exemplar cenfeatur ? aut quis existimet servari deinde Romæ Græcum exemplar valde oportuisse ? [ C'est encore très-mal à propos que le Frere H. s'appuye ici du suffrage de Cornelius à Lapide. Cet Auteur établit au contraire par des preuves convaincantes, que l'Epître aux Romains a été écrite en Grec, & que le Grec que nous avons en est le Texte original. Il est vrai que pour des raisons alleguées par Salmeron, il lui paroît probable que cette même lettre a été traduite auffi-tôt en Latin, foit par Tertius, foit par quelqu'autre interprête; mais il ne dit pas ni que saint Paul ait reconnu cette Version Latine pour son ouvrage, ni que notte édition Latine soit le Texte primitif de l'Apôtre. ]

(3) Prafat. in Epist. 1. ad Corinth. pag. 487. Fuit Corinthus eaztate, .... colonia civium Romanorum, abi proinde sermo Latinus vigebat, non Gracus. Cette consequence n'est point du tout juste. 1...

piens (1), aux Hébreux (2); des Epîtres de saint Jean (3), & de l'Apoca-

lypse (4).

Nous ne perdrons pas le tems à réfuter les rêveries que cet Auteur, toujours singulier dans ses idées, débite de sang froid pour appuyer sa prétention. Peut-on, par exemple, qualisser autrement ce qu'il assure, que du tems de Jesus-Christ, la langue Latine étoit

Unde & Latine à Paulo scriptam fuisse, qualem habemus, hanc Epistolam, vel uno hoc argumento constare apud omnes prudentes oportet.

(1) Praf. in Epist. ad Phil. p. 777. col. 1. Scriptam hanc Epistolam Latine fuisse ab Apostolo arbitra-

mue.

(2) Præfaz. in Epist. ad Hebr. pag. 646. col. 2. Non est igitur Syriace scripta epistola, sed Græce potiss... Estere tamen illa editio penitùs intercidit... Latina verò, quæ in Ecclesia Romana legitur, sincerus omninò ac genuinus ipsiusmet Apostoli partus este nobis videtur, illo biennio quo Romæ suit, sive per se fere per interpretem, cujus verba omnia recognoverit, suas Epistolas omnes in Latinum transferentis.

(3) Præjat. in Epist. 1. Joan. pag. 710. col. 2. Videtur Apostolus vocem Latinam [composuisse, ] ex Græco & Hebræo idiomate derivatam, quam in

**Epistolå** Latinè scribendå usurparet.

(4) Prefat. in Apocal. §. 1. pag. 732. col. 1. In Latina editione quæ fola est authentica. Et in cap, 1. admet. ad v. 1. pag. 736. col. 1. Hebraicè fortassis, sed & Latinè certè, qualis nunc extat, totidemque apicibus & syllabis Apocalypsim, ut quidem existimamus, seripsit Joannes, sive ipse per se, sive operà usus assanuensis, vel interpretis Latini... Imo verò Latinatum scripsisse Joannem Apostolum arbitramus.

familiere aux Juifs, aussi-bien que là langue Hébraïque (1): qu'il y avoit à Jérusalem un Collège où l'on apprenoit à parler purement le Latin : (2) que ce qui causoit l'étonnement des Juiss, en entendant parler Jesus-Christ, c'étoit en grande partie la pureté & l'élégance avec laquelle il s'exprimoit en Latin, quoiqu'il n'eût pas étudié au Collège : (3) que la rais Ion pour laquelle Saint Pierre portoit communément la parole, comme on le voit dans l'Evangile & dans les Actes des Apôtres, c'est qu'il sçavoit le Latin : que c'est même par cette considération que Jesus-Christ l'a mis à la tête des autres Apôtres, comme étant par-là plus en état de prêcher en Latin & de converser avec les Romains : pensée ridicule & néanmoins tellement du goût de cet Auteur, qu'il la répéte jusqu'à trois fois, (4) quoique d'un

(4) In prafat. pag. 3. col. 2. Petrus vere, etiam

<sup>(1)</sup> Prafat. operis. pag. 3. col. 2. Il entreprend de prouver, linguam Latinam Christi Domini temporibus suisse sui

<sup>(2)</sup> Ibidem.
(3) In Evang. Joan. c. 7. Il paraphrase ainsi cess
paroles du verset 15. Quomodo hic lutteras stit caime
non didicerit? Unde tam docta tamque litterata ei
Latina oratio est, qui scholas non frequentavit?

autre côté il soutienne que Saint Pierce n'a jamais été à Rome & n'est point sorri des limites de la Palestine?

Que d'autres qui auront plus de loisir, combattent, s'ils le veulent, de si folles imaginations: pour nous, N. C. F. nous nous renfermerons dans l'important objet qui nous occupe, c'est à dire, dans ce qui concerne l'autorité des textes originaux de l'Ecriture.

Quelqu'effort que fasse le F. Har- il prétend douin pour faire croire que les Apô-les Apôtres tres & les Evangelistes ont écrit en aient écrit Latin, il n'a pas pù cependant discon-seen Grec, ce venir qu'une partie au moins de ce Texte origi-qu'ils ont éctit, a pû être en même- du aussitôt, &c tems composée en Grec. Cela supposé, que personne

eo nomine potest videri à Christo Domino prælatus ceteris undecim, quod Latine sciret, ut effet propterea idoneus, [ ut Ecclesiæ Caput & Principem Apostolorum decebat, ] ad prædicandum Latine verbum Dei, & cum Romanis serenda colloquia. Et in Att. Apoft. cap. 15. adnot. ad v. 2, pag. 384. col. 1. Latine fciebat & loquebatur Petrus, que causa est cur exe certeris loquatur in Evangelio & in Actis. Quoniam eam ob rem quoque electus in Apostolis, sive inter cæteros Apostolos ipse fuerat, quem Christus fei Vicarium institueret, & sub se caput Ecclesia gentium, quæ ex loquentibus Latine primum constitnenda erat, sive, ex populo imperiove Romano. [ La même chose est repétée précisement dans les mêmes termes, in Epist. ad Rom. cap. 11. adnot. ad v. 13. peg. 474. col. 1.]

h'a pris soin lir ni de le sonferver.

il devroit y avoir deux Textes origide le recueil- naux, d'une partie au moins du Nouveau Testament, l'un Grec & l'autre Larin. Mais ce n'est point ainsi que le F. Hardouin l'entend. Il est bien décidé à ne reconnoître point d'autre Texte divin de l'Ecriture, que celui de la Vulgate. Que sont donc devenus les Originaux Grecs? Ecoutez sa réponse. En cas qu'il y en ait eu, dit-il, ils ont été perdus aussitôt, parceque personne n'a pris soin de les recueillir : au lieu que l'édition Latine, qui est elle-même originale & primitive, est la seule qui ait été conservée; parceque l'Eglise Romaine, qui l'avoit en sa disposition, s'est fait un devoir d'en recueillir les différentes parties, & de les rassembler en un corps (1).

» Rien n'empêche de croire, dit-il » encore, (2) que pendant les deux

(1) Prafat. in Epist. ad Philemon , pag. 642. col. 1. Quid enimverò credi prohibet, illo biennio, quod egit Romæ Paulus, quas vel priùs scripsit Græce Epistolas, vel dum ibi degeret, has illum ipsum ob utilitatem ex iisdem percipiendam Latine transtulisse :

<sup>(1)</sup> Prafat. pag. 1. col. 2. Hebraica & Græca exemplaria, fi qua illi [ Apostoli ] scripsere ea lingua gemina, quia nemo ea in unum corpus collegit, petiere: Latina tantum falva funt, quoniam ea pro potestate Ecclesia Romana collegit. Et sunt Latina, inquam, ipsa primigenia, ut diximus.

• ans que Saint Paul est resté prisonnier à Rome, il s'y est occupé à » mettre en Latin, pour une plus » grande utilité, les Lettres qu'il avoit » déja écrites, ou qu'il écrivit alors à » diverses Eglises de la Grece; & que » cette édition Latine, faite par l'Apô-» tre lui-même, nous a été confervée » par l'Eglise de Rome, tandis que les » exemplaires Grecs de ces mêmes Let-» tres envoyées en différends pays de la » Grece, s'y font absolument perdus. » En effet, poursuit-il, quel autre au-» roit ramassé tous ces Textes Grecs, ou mérité d'en être cru sur sa » parole, s'il eût assuré qu'il les avoit » exactement recueillies de tant de "lieux aussi distans les uns des autres, » que l'étoient Thessalonique, Corin-» the , Colosse , Ephese , la Galatie , rifle de Crete, Philippe, & Rome? Plus nous avançons, plus les para-

has Ecclesiam Romanam disigenter servasse, [ quod facillimum sacu suit, cum ibi essent omnes ab ipsomet Paulo translatz: ] & eassem nobis tradidiste; interim cum, quæ Græcè scriptæ essent, misse in Græciam, vario ibi casu petierint? Nam quistandem alius, aut eas colligeret, aut sidem mereretur, si se collegisse eas assirante ex locis tam interse dissiris, quam sunt Thessalonica, Corinthus, Colossa, Ephesus, Galatia, Creta, Philippi, Roma?

doxes se multiplient. Que Saint Paul 💃 tandis qu'il étoit prisonnier à Rome, ait mis en Latin ses lettres Grecques, & que, dans cette supposition, l'Église de Rome eût conservé cette version Apostolique aussi religieusement que les Originaux Grecs, c'est ce qu'aucun Catholique ne feroit difficulté de croire, si quelqu'ancien Auteur Ecclésiastique nous l'apprenoir. Observons seulement que des faits de cette conséquence ne doivent point être avancés au hazard, sur de simples possibilités & fans aucune preuve; encore moins lorsqu'il y a, comme ici des preuves positives & manifestes du contraire. Mais que les Textes Grecs des Epîtres de Saint Paul, adressées par lui-même à des Eglises entieres qu'il avoit fondées dans la Grece, ayent tous été perdus : que dans ces Eglises si considérables, personne ne se soit mis en peine de les recueillir & de les conserver : que de Saints Evêques qui se seroient fait un devoit de les réunir tous avec soin, n'eussent pas mérité d'en être crus; vous sentez, N.C.F. par le seul exposé, & nous ferons voir dans un moment,

que ce sont autant de blasphêmes qu'on ne peut entendre sans horreur.

Nous ne sommes pourtant pas en- il soutient; core au bout. Supposé que le Texte & le Fr. Berr, core au bout. Supposé que le Texte & le Fr. Berr, après lui, que de ce des Apôtres & des Evangélistes le Nouveau ait été en effet tellement négligé par Testament le premiers chrétiens, qu'il ait péri nous avons, aussi-tôt sans qu'il y en soit resté la est supposé & aété corrommoindre trace; qu'est-ce donc que le pu dès son Texte Grec du Nouveau Testament origines que l'Eglise a aujourd'hui: texte tout consorme à celui qui se trouve dans les commentaires d'Origène, de S. Chrysostome, de S. Cyrille d'Alexandrie, de Théodoret, & des autres Peres Grecs, & auquel nous avons

les commentaires d'Origène, de S. Chrysostome, de S. Cyrille d'Alexandrie, de Théodoret, & des autres Peres Grecs, & auquel nous avons vû que les Papes ont voulu qu'on recourût, lorsqu'il s'est agi de retoucher notre Vulgate Latine? A cette question le F. Hardouin répond d'un ton intrépide, que ce Texte Grec n'est qu'une version qui a été faite sur la Vu'gate Latine par des hommes sans autorité & sans aveu (1), & qui dès son origine a été corrompue (2).

<sup>(1)</sup> Prefat. pag. 1. col. 1. Ex Latinis autem deinde facta funt ab hominibus privatis Græca, que legimiss, antequam Ecclefialtici doctores Græci aliquid mararesis.

<sup>(2)</sup> Prafat. in Evang. Joan. pag. 244. col. 2. Grave
Tosse I.
D

En effet son commentaire n'est proprement, depuis le commencement jusqu'à la fin, qu'une critique outrageule du texte Grec, qu'il réprésente. presque à chaque verset comme fabriqué par de misérables faussaires. & infecté de mille erreurs (1): encore nous avertit-il qu'il ne le critique pas par tout où il est répréhensible. mais seulement quand la fantaisse lui en prend. (2).

Quel contraste entre ce prétendu Commentateur & tout ce qu'il y a eu jusqu'à présent d'interprétes dans l'Eglise Catholique! Ceux-ci, à l'exemple des SS. Peres, ne citent jamais le Texte Grec qu'avec respect, soit pour éclaireir les difficultés qui se trouvent

vero [-editio ] recentior est qu'àm Latina : tametsi 🥵 facta corruptaque, priusquam scriptor aliquis Eccle-Lasticus è Gracia ad scribendum de rebus sacris ani-

mum appelleret.

41) Prafat. in Luc. pag. 149. Varias subjinde proferimus Gracas lectiones, prater Vulgatam edition nem Græcan, ut nunc appellant, præfettim ex Can-brigiensi: manuscripto, codice, & Alexandrino, ut, appareat saltem quantà Licentià è multis impostori, bus alius alium codicein cuderit : quantum vis credarur codex Cantabrigiensis annos excedere centum supra mille; Alexandrinus, etiam ducentos.

(s) Prefar. in All, Apoll, pag. 325. coles. Greenes andicem, non ubicumque quidem reprebenfibilie eft , fed ubi reprehendere eum libuit , non alium fest

man, Valgatum citamus.

dans la Version Latine, soit pour déacouvrir avec plus de certitude le sens littéral, soit pour faire mieux sentir la valeur & la force des expressions. L'autre, au contraire, n'en parle jamais que pour l'ourrager de la maniere la plus insolente: & dans le dessein de le rendre méprisable, il affecte de tirer une grande partie de ses citations du sameux manuscrit de seze ou de Cambrige, que de sçavans. Théologiens ont fait voir avoir été notablement altéré & interpolé par un faussaire du sixiéme siècle (1).

Le frere Berruyer s'étend beautoup moins sur cette matiere; mais le peut qu'il en dit ne laisse aucun lieu de douter qu'il ne pense comme son Confiere. Dès la premiere partie de son Histoire du Peuple de Dieu, il avoit témoigné beaucoup de mépris pour les Textes originaux, en disant que la Vulgare Latine est le seul Texte que le Egisse adopte (2), & qu'il en a fait

<sup>(1)</sup> On peut voir entr'autres une dissertation qui etrouve à la fin de la steptieme partie des Difficultés

propeles d.M. Steyaert:

"" [19] Hift. du Peuple de Dieu... jusqu'à la naissance

Messie, Tom. 1. Prés. pag. 28. edit. in-4°. &

102. 29. de la fecande tillé in-12.

choix préférablement .... à ce qu'on regarde comme le Texte original des faintes Lettres (1). Parler ainsi, c'est faire assez entendre que ce qu'on regarde communement comme le Texte original, pour lui il ne le regarde pas comme tel (4).

Ce mépris se maniseste encore davantage dans ses Dissertations Latines. Il y déclare à l'occasion de l'Epître de saint Paul aux Romains, que l'édition Latine est la seule qu'il regarde comme originale (2); & il ne parle jamais du Texte Grec du Nouveau Testament, que comme d'un ouvrage sabriqué après coup (3),

(1) Ibid. pag. 46. & 47. in-4°.

<sup>(\*)</sup> Dans la seconde édit. p. 11. il met à ces paroles un correctif: A ce qu'on regarde, ATEC RAISON, comme le Texte original des saintes lettres. On va voir en combien de manieres ce soible correctif est détruit, sur-tout par rapport au Texte du Nouveau Testament.

<sup>(2)</sup> Hist. du P. de Dien, 2. part. tom. 8. q. 2. p. 108. Nos certè, in tam gravi maxime argumento, versonem authenticam habemus pro ipso autographo. Quid, quod & ipsa Latina editio hujus epistolæ videtur plurimis & doctisimis viris autographum sse, non verso.

<sup>(3)</sup> Ibid. pag. 140. Amanuensium Gracorum condices suos pro arbitrio, corrigendi, dicam, an depravandi, pruriginem & licentiam communem olim suisse nemo ignorat, qui bonà fide lectionem Graceam sum nostrà authenticà Villgatà consulerit, variant

qu'on ne peut préférer à la Version Latine, à moins de vouloir préférer les ténébres à la lumiere (1). Aussi, dans une de les Désenses, ne lui donne t-il que le nom de Version (2).

Mais la hardiesse est portée à son comble dans une autre Désense publiée, ou par le frere Berruyer luimême, ou par quelqu'un de ses partisans. L'Auteur, quel qu'il soit, y soutient ouvertement (3) qu'on est bien sondé à regarder ce prétendu Texte original, c'est-à-dire, le Texte Grec

tesque Græcorum codicum lectiones numeraverit. Ib. q. 5. pag. 299. Fælices nos , qui , providente Deo , in Romana autheutica Vulgata editione habeamus

unde Græcanicos errores reprehendamus.

(1) Ibid. A Græcis possumus nullo dérrimento temperare, nifi fortè, ut dotti præter cæteros audiamus, renebras, monente Christo, magis amemus quam lucem. Hanc nobis offert Romana nostra & authentica editio... Ab ipså quæramus adjumentum, non à variantibus & confictis postmodum Græcanicis lectionibus accersamus impedimentum.

Ibid. q. 1. pag. 139. Non obstante Græco textu, sin eadem sententia persevero, nec ab ea me deterret qualiscumque Græci textûs authoritas & reverentja.

(2) Défense de l'Histoire du P. de Dieu.... contre le projet d'Instr. Past. Responsa ad adnotata, p. 218. & 219. Non deserit textum Græcum author, niss ut prostreatur se adnærere Vulgatæ nostræ, in quo hand videtur Verssionem Græcam non satis reve-

(3) Défense du P. B. contre.... [les] Remarques Théologiques, &c. à Avignon. 1755, pag. 10, 11,

11. 3. & 14.

D iij

du Nouveau Testament, comme une Version de la Vulgate, faite sur la Vulgate même, & fort postérieure à l'édition de la Vulgate. Votre Grec, ajoute-t-il, n'étoit pas encore, que deja DEPUIS BIEN DES SIÉCLES la Vulgate étoit le Nouveau Testament de l'Eglise Romaine.... On n'ignore pas que les Grecs, jaloux de l'Eglise Latine, ont fabriqué en leur langue un Nouveau Testament à leur usage. D'où il conclut, que c'est la Vulgate, ou l'ancienne édition Latine, qui, vis-à-vis des manuscrits Grecs, doit être censee l'Original. Ces manuscrits, poursuit-il, sans approbation & sans autorité canonique, corrompus peut-être exprès en faveur des Nouveaux dogmes, ou réformés mal-à-propos par la présomption & par l'ignorance, ne seroient que des copies infidéles.

Malgré le ton décidé que prend ce téméraire, il n'a osé nommer en cet endroit que les manuscrits Grecs; mais il est visible qu'il veut qu'on porte le même jugement des imprimés, & de ceux mêmes qui sont les plus corrects & les plus autorisés. Sans cela sa réponse ne toucheroit pas au Théologien qu'il avoit à résuter, &

qui ne lui avoit opposé que le Grec vulgaire, tel qu'il est dans les Bibles Grecques imprimées avec approbation. D'ailleurs, le frere Hardouin, dont le frere Berruyer & ses Désenseurs se glorisient d'être les disciples, établit pour principe, que les Nouveaux Testaments Grecs imprimés, tels qu'ils soient, ne peuvent pas avoir plus d'autorité que les manuscrits; attendu, dit-il, que les premiers imprimés n'ont pû l'être que sur un manuscrit, & que ce manuscrit n'étoit pas plus privilégié que les autres (1).

En vain diroit on que le frere Berruyer n'est pas responsable de ce que disent ses Désenseurs. S'il n'est pas luimème l'Auteur de la Désense que nous venons de citér, elle vient au moins d'un homme parfaitement instruit de ses sentimens, qui ne craint pas de s'en rendre garant, & que le frere Berruyer n'a pas désavoué. Sans avoir concerté avec le Pere Berruyer, dit (2)

(2) Defense... à Avignon, pag. 18.

D iv

<sup>(1)</sup> Hard, prafat, in Luc. p. 145. Neque verò impressi codices Graei majoris sunt authoritatis, quàm manu exarati: nam ex uno istorum isti sunt editi: &c ande isti praroghtiva major quàm cateris?

cet Ecrivain, je le suppose à-peu-près dans les sentimens que je viens d'expo-

Ser.

II. Après vous avoir montré les excès de ces Auteurs, il est du devoir de notre ministère de ne rien négliger pour vous préserver des piéges qui sont tendus à la simplicité de votre foi, en nous renfermant néanmoins dans ce qui est propre à vous instruire & à vous édifier.

Deux preuplique qui démontrent veau Teltament.

1. C'est contredire le sentiment ves sans ré perpétuel & unanime de l'Eglise, que d'ôter au Texte Grec du Nouveau que c'est le Testament, la qualité de Texte ori-Texte Grec, ginal & primitif des Auteurs sacrés, gate latine & d'attribuer cette prérogative à l'equi est l'ori-ginal du Nou- dition Latine. Le Décret même du Concile de Trente, dont les freres Hardouin & Berruyer s'efforcent en vain d'appuyer leur prétention, suffit tout seul pour la confondre. Par cela même que ce Décret ordonne que de soutes les Versions latines de l'Ecriture Sainte, la Vulgate seule soit regardée comme autentique, il reconnoît expressément que la Vulgate est une simple Version. Or toute Version, on est faite immédiatement sur le Texte

original, ou sur d'autres Versions qui n'ont pû être faites que d'après l'original. Par conséquent, il repugne qu'une Version soit elle-même le Texte original, soncier & primitis. Il est donc évident que le Concile de Trente, en déclarant la Vulgate autentique, ne l'a proposée que comme une Traduction sûre, exacte, & qui ne s'écarte en rien d'essentiel du Texte soncier. Or quel est, à l'égard du Nouveau Testament, ce Texte primitis & soncier, dissérent de la Vulgate, sinon le Texte Grec?

A cette preuve qui est sans replique, ajoûtons en une autre qui ne l'est pas moins, & qui naît de l'évidence même des saits. Le caractère essentiel d'un texte original, ce qui le distingue des simples versions, c'est d'être unique en lui-même, & de servir de modéle pour les versions ou traductions qui s'en font en diverses langues. Supposé donc que l'édition Latine du Nouveau Testament sût le Texte original des Apôrres & des Evangélistes, il n'y auroit jamais eu dans l'Eglise qu'une seule édition Latine du Nouveau Testament,

& c'est sur cette unique édition Latine qu'auroient été faites toutes les traductions du Nouveau Testament dans les dissérentes langues des peuples qui ont embrassé le Christianisme. Au contraire, si le Texte Grec est le Texte primitif des Ecrivains sacrés, il doir n'y avoir eu depuis les Apôtres jusqu'à nous qu'un seul Texte Grec du Nouveau Testament: & c'est sur ce Texte Grec, médiatement ou immédiatement, qu'ont du être faites les traductions qui en ont été saites en diverses langues.

Or c'est un fait constant, public & notoire, qu'on n'a jamais connu dans l'Eglise qu'un seul Texte Grec du Nouveau Testament, & que c'est d'après ce Texte qu'ont été faites les versions Latines, Syriaques, Egyptiennes, Ethyopiennes, Persanes. Ce Texte est celui que nous avons dans nos Bibles, & qui se trouve le même dans les Commentaires & les autres Ecrits des Peres

Grecs de siécle en siécle.

Il n'est pas moins constant ni moins notoire, que bien loin qu'on n'ait jamais connu qu'un seul Texte Larin du Nouveau Testament, il y en a

toujours eu une très-grande quantité. S. Jérôme, & S. Augustin assurent que de leur tems, les versions Latines étoient innombrables (1). Elles n'étoient guères moins multipliées au seiziéme siécle, après la naissance des nouvelles hérésies. Vous avez vu que cette multitude & cette diversité des Versions Latines est ce qui détermina autrefois S. Jerôme, sur les instances du Pape Damase, à retoucher sur le Grec la Version Latine qui étoit alors la plus usitée, & que c'est aussi ce qui a porté dans ces derniers tems le Concile de Trente à ordonner que h Version Vulgate seroit seule regardée comme authentique à l'excluhon des nouvelles traductions Latines. "Of qu'ek-ce qui peut avoir donné lieu à cette multirude de Versions Latines, si ce n'est, comme le remarque S. Augustin, que le Nouveau Testament n'ayant pas été composé en Latin, mais en Grec; beaucoup de personnes qui sçavoient les deux Langues, Grecque & Latine, se sont permis de traduire ces Livres Saines

<sup>(1)</sup> Voyez l'Article précédent.

de Grec en Latin (1)? On se fait un devoir de ne rien changer à un Texte original; mais chacun se croit en droit de le traduire en sa propre Langue, quand il s'imagine en être capable. Il est donc de la plus grande évidence que le Nouveau Testament a été composé originairement en Grec, & non pas en Latin.

2. Si la premiere assertion de nos Précendre que les Textes deux Auteurs est insoutenable, que dirons-nous de la seconde? Supposé, NouveauTefdit le F. Hardouin, que les Apôtres tament ont été perdus ayent écrit quelque chose en Grec, auffi - tôt leurs productions en cette Langue ont après leur naissance. été perdues aussi-tôt : personne ne s'est c'est blasphêmer tout à la mis en peine de les conserver & de fois contre la nous les transmettre. N'est-ce pas là divinité du NouveauTes-blasphêmer tout à la fois, & contre tament . &c contre l'Egli- les Textes sacrés des Apôtres, & conse dépositaire tre les Eglises à qui ces divins Ecrits de cesTextes. ont été adressés, & contre l'Eglise universelle, qui étoit indispensable-

<sup>(1)</sup> S. Aug. lib. 2. de doltr. Christ. cap. 11. num. 16. Qui feripturas ex Hebræå linguå in Græcam verterunt, numerari possunt: I atini autem interpretes mullo modo. Ut enim suique primis temporibus in manus venit codex Græcus, & aliquantulum facultatis sibi utriusque linguæ habere videbatur, ausus ek interpretari.

ment chargée de veiller à la conserva-

tion d'un si précieux dépôt?

Quel incrédule pourroit-on désormais convaincre que les quatre Evangiles, & les autres Livres du Nouveau Testament, ont toujours été en vénération dans l'Eglise comme inspirés par le Saint-Esprit; s'il étoit vrai que les premiers Chrétiens, si pleins de zèle & de Religion, en eussent fait assez peu de cas, pour n'en pas même garder des copies sidéles, & pour les laisser périr comme des Ecrits sans conséquence?

Quelle idée prétend-on nous donner de ces premieres Eglises de la Gréce, dès-lors si nombreuses, à qui faint Paul a adressé la plûpart de ses Epîtres; des Eglises de Corinthe, de Galatie, d'Ephése, de Philippes, de Colosses, de Thessalonique? Quoi! De toutes ces Eglises, qui n'entendoient pas d'autre langue que la Grecque, aucune ne s'est fait un devoir de garder religieusement, & de lire avec assiduité les divines instructions que le Saint-Esprit leur avoit données dans leur propre langue, par l'organe d'un Apôtre qui les avoit ensantées en JesusChrist! Aucune n'aura pris le soin de recueillir les autres lettres du même Apôtre, & de les faire lire dans les assemblées publiques des Fidéles!

De deux choses l'une : ou ces Eglises respectoient les Ecrits des Apôtres comme divinement inspirés, ou elles les regardoient comme des écrits humains, & de nulle conséquence pour la Religion. Dans le premier cas, où étoit leur soi & leur piété, de négliger ainsi & de laisser périr des Ecrits si précieux, qui leur avoient été spécialement adressés? Dans le second, que devient la divinité & l'inspiration des Ecritures?

L'Eglife de Rome elle-même, cette Eglife principale, dont S. Paul nous affure que la Foi étoit dés lors annoncée dans tout l'univers (1), ferottelle excufable de n'avoir pas recueilli de confervé en un feul corps le tréfor inestimable des livres qui composent le Nouveau Testament, dans la langue même en laquelle ils avoient été composés? Quels reproches sur-sout ne mériteroit-elle pas, pour n'avoit pas gardé dans la langue originale.

l'admirable lettre que l'Apôtre des Nations lui avoit adressée nommément? Le frere Hardouin aura beau répondre, que l'Eglise Romaine ayant une Version Latine de cette lettre, avouée, dit-il, par saint Paul lui-même, il n'étoit pas fort nécessaire qu'elle conservât l'original Grec: (2) cette réponse est elle-même un nouveau trait d'impiété; & seroit volontiers mettre en question, si celui qui la fait, reconnoît sincérement la divinité des Saintes Ecritures.

D'ailleurs, a-t-il pu ne pas voir que faire disparoître le Texte Grec des Apôtres aussi-tôt après sa naissance, c'est détruire par contre-coup l'auto-nité de la Vulgate même? Car, la bonté d'une Version dépendant essentiellement de sa conformité avec l'original, comment sera-t-on pleinement assuré du mérite de notre Version Latine, si les Textes primitifs, sur lesquels elle a été faite, ne subsistent plus depuis dix-sept siécles?

En vain paroît-il vouloir parer à

<sup>41)</sup> Quis existimet servari deinde Roma Gracum exemplar valde oportuisse? Hard. prafat, in epist. ad Rom. pag. 430. col. 2.

cet inconvenient, en supposant que la Version Latine a été faite, ou du moins avouée, par les Apôtres euxmêmes. Le frere Hardouin s'imaginet-il donc que les incrédules & les prétendus esprits-forts, entre les mains de qui il met de pareilles armes, seront disposés à l'en croire sur sa seule

parole, & sans aucun garant?

Il demande qui sont ceux qui auroient pu recueillir tant de portions du Texte Grec, éparses en divers lieux aussi éloignés les uns des autres, que le font les villes à qui saint Paul a adressé ses Epîtres; & si même on auroit dû s'en rapporter à leur témoignage. Pour nous, N. C. F. nous demandons si c'est un Chrétien, un Catholique, un Prêtre, un Religieux, qui forme de pareilles questions. Fautil être profondément versé dans l'étude de la Religion & de l'Histoire Ecclésiastique, pour sçavoir que les Livres faints, ceux même qui paroifsent n'avoir été adressés qu'à quelques Eglises, ou même à des particuliers, ont été écrits & inspirés de Dieu pour l'utilité commune de tous les Fidéles de tous les pays & de tous les

ms: qu'il n'y a aucune des Eglises formées par les Apôtres, ou par des hommes apostoliques, qui ne se soit fait un devoir capital de posséder le trésor des Ecritures, & d'en nourrir fa foi : que ces Eglises, quelque disfantes qu'elles fussent les unes des auttes, entretenoient entr'elles des correspondances mutuelles : qu'elles ne formoient toutes qu'une seule & même société: qu'en vertu de la communion des Saints, les richesses des unes étoient les richesses des autres. & qu'au rapport de saint Justin, un des principaux soins des Pasteurs étoit de faire lire & d'expliquer dans les samblées des Fidéles les Ecrits saats des Apôtres & des Prophétes? Après cela, taut-il demander par qui les originaux Grecs du Nouveau Tes-Ament auroient pû être recueillis? Non, ce n'est point à des particuliers inconnus, que nous sommes redevables d'une collection aussi intéresante que l'est celle du Nouveau Tesument Grec. C'est le corps entier de l'Eglise Catholique, c'est chaque Eglise particuliere, ce sont tous les Pasteurs de ces Eglises, ce sont les

simples Fidéles eux-mêmes, qui se sont empressés, comme à l'envi, d'avoir entre les mains ces Livres divins. dictés par le Saint-Esprit pour l'instruction & pour la consolation de tous les Chrétiens en général & de chacun en particulier, & pour être transmis comme un dépôt inviolable jusqu'aux siécles les plus reculés. Or quelle créance ne mérite pas un Texte si justement & si universellement revéré: un Texte qui se trouvoit le même dans une multitude presqu'infinie de copies répandues en tous les pays où Jesus-Christ étoit adoré, & où la Langue Grecque étoit en usage, & même simplement connue? Auroit il été possible de le corrompre ou de Palterer notablement dans une seule Eglise, sans qu'aussi-tôt les autres Eglises s'en sussent apperçu, sans que les exemplaires conservés par-tout ailleurs dans seur intégrité, eussent découvert l'infidélité & l'imposture?

C'est une 3. Si c'est une impiété de dire supposition le Testament ont été perdus dès leur du Nouveau position le Teste Grec du Nouveau pas une maissance; ce n'en est pas une moindre

de prétendre, que le Nouveau Testa-ment Grec, que l'Eglise a aujour- quelle épo-d'hui, est un ouvrage supposé & fa-& B.donnent briqué après-coup par des gens sans à cette pré-autorité & sans aveu. Tous les ouvratendue supges des Peres, tant Grecs que Latins, système tend tous les Théologiens, tous les Inter- a envélopper dans la même prétes de l'Ecriture, tous les monu- supposition mens Ecclesiatiques, anciens & mo-tous les mo-numens de dernes, s'élevent de toutes parts con-l'antiquitéEc-

re une proposition si scandaleuse. En effet, quelle sera l'époque de cette prétendue supposition? Le F. H. & le F. B. prennent sur cela des partis contradictoires, du moins en apparence. Reconnoissez en cela, N. C.F. le caractère de la nouveauté. Honteuse de sa propre difformité & du vice de son origine, elle craint de se montrer telle qu'elle est. Elle ne reste pas même longtems dans aucun poste, parce qu'elle n'en trouve point qui soit tenable. Aux termes du F. H. le Texte Grec du Nouveau Testament a été fabriqué sur l'édition

matieres de la Religion (1): c'est-à-(1) Hard. comment. prafat. pag. 1. col. 1. De La-

Latine, avant qu'aucun Auteur Ecclésiastique de la Grece ait écrit sur les

polition.Leur

dire, ( si l'on prend ces paroles dans leur signification propre & naturelle,) qu'il a été fabriqué dès la naissance du Christianisme, avant même que S. Barnabé, S. Ignace Martyr, S. Polycarpe, S. Clément Pape, S. Justin, S. Irenée & les autres Peres Grecs les plus anciens ayent écrit les lettres & les autres ouvrages qu'ils nous ont laisses. Au contraire le F. B. & ses défenseurs font la prétendue supposition du Texte Grec fort postérieure à l'édition de la Vulgate (1); elle est, disentils, plus recente de bien des siècles (2): les Grecs, ajoutent-ils (3), jaloux de l'Eglise Latine, l'ont fabriqué. . . . à leur usage. S'ils n'en déterminent pas bien précisement le tems, ils prétendent au moins qu'elle n'a été faite que lorsque l'Eglise (Grecque) étoit dé a infectée d'une multitude d'erreurs (4):

tinis deinde facta funt ab hominibus privatis Græca quæ legimus, antequàm Ecclesiastici scriptores Græci aliquid exararent. Et præsat. in Evang. Joan. p. 244-col. 2. Græca [editio] recentior est quàm Latina; tamets sit facta corruptaque priusquàm scriptor aliquis Ecclesiasticus è Græcià ad scribendum de rebus sacris animum appelleret.

<sup>(1)</sup> Défense.... du P. B. à Avignon, p. 10.

<sup>(2)</sup> Ibid. pag. 11. (3) Ibid. pag. 12.

<sup>(4)</sup> Ibid. pag. 13.

c'est-à-dire, depuis sa séparation d'avec l'Eglise Romaine par le schissme de Photi s: ce qui revient à-peu près au tems auquel le frere Hardouin a fixé la chimérique conspiration d'une troupe de faussaires, à qui il attribue d'avoir fabriqué la Version Grecque de l'Ancien Testament connue sous le nom des LXX, & presque tous les monumens Grecs & Latins de l'Antiquité Ecclésiastique & prosane.

Entre ces deux dates, la distance, comme vous voyez, est énorme. Selon la premiere, le Texte Grec aura été fabriqué & corrompu dès le tems même des Apôtres. Selon la seconde, il ne l'aura été que depuis le IX siécle, & probablement dans le XIII. Peut-être néanmoins la contradiction entre le maître & le disciple n'est-elle pas aussi réelle, que les expressions du frere Hardouin pourroient le faire croire. Quand on est au fait de sa façon de penser & de son style énigmatique, on est porté à croire, qu'en disant que le Texte Grec à été fabriqué & corrompu avant qu'aucun Pere Grec air rien mis par écrit, son dessein a été d'infinuer que nous n'avons point

d'ouvrage d'aucun Auteur Eccléssasti que de la Gréce, qui ne soit postérieur à cette prétendue supposition; c'est-à-dire, en un mot, que tous les Ecrits qu'on a jusqu'ici attribués aux Peres Grecs, ne sont pas leur ouvrage, mais des productions de faussaires.

Quelle que soit sa pensée, l'une & l'autre époques sont également insoutenables; la premiere, parcequ'elle remonte trop haut: la seconde, par-

cequ'elle est trop récente.

Le frere Hardouin date de trop loin pour en être cru. En effet, à qui persuadera-t-il que dès les tems Apostoliques, ou, si l'on veut, au commencement du second siècle, les Textes Grecs originaux du Nouveau Testament aient été tellement perdus dans toutes les Eglises de la Gréce, qu'il n'en fut pas même resté nulle part un feul exemplaire, dont on pût tirer des copies authentiques ? A qui persuadera-t-il qu'au défaut de ce Texte primitif, sorti si récemment de la plume des Auteurs facrés, toutes les Eglises d'Orient, déja si nombreuses, si éclairées, si ferventes, si fécondes en sçavans hommes, aient été rédui-

res à la triste nécessité de se faire à elle-mêmes une Version Grecque sur la Version Latine, ou plutôt d'adopter aveuglément une Version insidéle qu'il suppose avoir été fabriquée pour lors par des gens sans aveu & infectés d'erreurs? N'est-ce pas livrer de gaïeté de cœur le Nouveau Testament aux insultes des incrédules, que de publier de si monstrueux systèmes?

Le défenseur du F. B. qui ne fixe la prétendue supposition du Texte Geec qu'après le schisme des Grecs. advite cet abîme qu'en se jettant dans mautre encore plus profond. Si une ide si insensée méritoit d'être résutée frieusement, quelle force n'auroit pe ici l'argument si décisif de la presciption? La moindre réflexion suffit peur comprendre quelle absurdité c'est de vouloir que des faussaires, quels gron les suppose, aient conçu le desdin extravagant de fabriquer un Texte Gge du Nouveau Testament : qu'ils scient parvenus à le faire passer univarsellement pour le Texte primitif des Apôtres: que personne, ni dans l'Eglise Grecque, ni dans l'Eglise Laune, ne se soit apperçu d'une fourberie si grossiere: que l'erreur ait été par-tout adoptée si aveuglément, qu'il n'existe aucun vestige de reclamation, quoique la reclamation ait du être universelle. Nous n'insistons pas davantage sur cette réslexion que chacun de vous peut étendre & développer. Nous vous exhortons seulement à faire attention à quelques unes des conséquences qui naissent de cette étrange assertion.

Si le Texte Grec du Nouveau Testament est supposé, & s'il a été fabriqué depuis le schisme des Grecs; il s'ensuit que pendant plus de neuf siécles toute l'Eglise Grecque, cette Eglise alors si sainte, si étendue, si florissante, n'a point eu le Nouveau Testament dans une langue qu'elle entendît. Elle n'aura eu, ni le Texte primitif des Apôtres, puisqu'on nous dit qu'il a été perdu aussitôt après sa naissance; ni aucune Version qui put lui en tenir lieu, puisque la prétendue Version Grecque n'aura existé que longrems après. Or si durant plus de neuf cents ans, l'Eglise Grecque n'a point eu le Nouveau Testament en sa langue, il faut conclure que tous les Commentaires

Commentaires des Peres Grecs, que tous les autres Ecrits des mêmes Peres, où le Texte Grec de l'Evangile & des Epîtres des Apôtres est perpétuellement cité, que les actes mêmes des huir premiers Conciles généraux, & d'une multitude de Conciles particuliers tenus dans la Gréce & remplis de pareilles citations, sont autant de

pieces fausses & supposées.

Allons plus avant. Si tous les précieux monumens qui nous restent de l'Eglise Grecque durant les huit premiers siécles, sont supposés & fabriqués par une troupe d'imposteurs; quelle certitude pourrons-nous avoir que pendant cette longue suite de siédes il air existé une Eglise Grecque ? ne se croira-t-on pas bien fondé à en nier l'existence, ou du moins à en douter : n'étant pas concevable, diraton, qu'il ait existé durant plus de huit cens ans une Eglise aussi étendue. aussi sçavante, aussi florissante, que nous nous figurons l'Eglise Grecque, sans que pendant un si long-tems elle ait produit aucun Auteur Ecclésiastique dont les écrits soient parvenus jusqu'à nous, sans qu'elle ait tenu aucun concile dont nous ayons les Actes; en un mot, sans qu'il nous reste aucun monument véritable qui prouve son existence, & qui nous la fasse connoître? Car, supposé qu'il reste un seul monument de l'eres Grecs, ou de Conciles tenus en Gréce, qui soit certain & indubitable, & dans lequel le Texte Grec du Nouveau Testament se trouve cité tel que nous l'avons; il n'en faut pas davantage pour démontrer l'ancienneté de ce Texte sacré, & pour renverser sans ressource le système de ces nouveaux Auteurs.

Enfin, si la prétention chimérique du Frere Berruyer nous met dans l'impossibilité de prouver l'existence de l'Eglise Grecque pendant plus de neuf siécles; pourrons-nous avoir p us de certitude de l'existence de l'Eglise Latine durant les mêmes siécles, & même dans les tems plus voisins du nôtre? N'est-il pas visible qu'il faudra juger de l'une comme de l'autre, ne sur-ce qu'à cause de leur correspondance mutuelle & continuelle? Presque tous les monumens que nous avons de l'Eglise Latine dans les neuf ou dix premiers siécles, revendiquent

œux de l'Eglise Grecque des mêmes tems, & des tems plus anciens : en sorte qu'il est impossible que les uns soient supposés, sans que les autres le soient aussi. Jusqu'où ne pourrionsnous pas pousser cette réflexion? Tout ce qu'il y a d'anciens monumens Ecclésiastiques sera donc faux & le fruit de la fourberie! L'Histoire de l'Eglise pendant plus de mille ans ne fera qu'un tissu de fables, inventé par des faussaires! Il n'y aura plus rien désorn ais de certain! Les faits que tout le monde a regardés jusqu'ici comme les plus constans, les plus publics, les plus imr portans à la Religion, &, par une fuite nécessaire, ceux mêmes qui sont toutdefait étrangers à la Religion, seront Avoqués en doute! Tout, en un mor, equi a passé pour incontestable, sera livré à l'incertitude d'un Pirrhonisme miversel, aussi contraire aux principes du bon sens qu'aux lumieres de la i! Peut-on trop détester des propolitions qui enfantent de pareils monstres?

4. Il faut que la vérité du Texte C'estébran-Grec du Nouveau Testament soit éta-ler l'autorité blie sur des sondemens bien inébran-saints & ou-

trager toute l'Eglise, que de prétendre que l'Eglise pas le Nouveau Testament Gree pour autențique,

lables, puisqu'on ne sauroit en contester l'autorité, sans renverser tous les principes de la certitude humaine par ne reconnoît rapport aux faits les plus indubitables. Dès-lors, que doit-on penser de cette autre proposition soutenue par les mêmes Auteurs, que le Texte Grec n'est point approuvé, ni reconnu pour autentique par l'Eglise? Les Livres sacrés peuvent-ils donc avoir une plus grande autenticité, que d'être reconnus pour inspirés, & d'être mis au nombre des Ecritures divines & canoniques? or, quand l'Eglise déclare qu'un livre est canonique & fait partie des divines Ecritures, sur quel texte tombe principalement sa déclaration, sinon sur celui qui a été dicté immédiatement par le Saint-Esprit? Nulle Version, quelle qu'elle soit, n'est autentique ni divine par elle - même ; attendu que les Traducteurs des Livres saints n'ont été ni inspirés, ni infaillibles. C'est pour cela, qu'afin qu'une traduction ait force de loi, il est nécessaire qu'elle soit autorisée expressement, soit par l'usage public, soit par un Décret positif de l'Eglise. Il n'en est pas ainsi des Textes primitifs. Ils sont

autentiques par eux-mêmes, & l'Eglise les déclare tels, des qu'elle met ces livres au nombre des divines Ecritures. Etant donc certain, comme nous l'avons démontré, que le Nouveau Testament a été composé en Grec: prétendre que ce Texte Grec n'est pas reconnu par l'Eglise pour autentique, c'est (pour ne rien dire de plus) répandre des doutes sur l'inspiration des livres du Nouveau Testament.

De plus, si le Texte Grec de l'Ecriture Sainte, & en particulier celui du Nouveau Testament, n'est ni autentique, ni avoué par l'Eglise; l'Eglise Grecque n'aura donc jamais eu d'Ecriture Sainte autentique : les grands hommes, qui l'ont illustrée, & dont nous admirons les sçavans Commentaires & les autres Ecrits, n'auront donc commenté qu'un Texte sans autorité: les huit premiers Conciles généraux, qui ont été tenus en Orient, où la Langue Latine n'étoit pas connue, & où on ne lisoit l'Ecriture Sainte qu'en Grec, auront donc fondé leurs décisions sur un Texte que l'Eglise n'a jamais reconnu: toutes les anciennes hérésies condamnées par ces

### 02 Instruction Pastorale

Conciles, ne l'auront donc été que fur la foi d'un Texte qui n'avoit point d'autenticité!

L'Eglise Latine sera-t-elle en ce point plus privilégiée que l'Eglise Grecque? La Version dont elle se sert depuis long-tems, & qui a été sujette, comme vous l'avez vu, à divers changemens, n'a été déclarée autentique par un Décret solemnel qu'au Concile de Trente dans le seiziéme siécle. Jusques-là elle n'avoit point d'autre autenticité que sa conformité avec le Texte Grec, attestée uniquement par l'usage de toutes les Eglises d'Occident, qui s'en servoient depuis plusieurs siécles. Osera-t-on dire pour cela, qu'avant le Concile de Trente l'Eglise Latine n'avoit point d'Ecriture Sainte autentique? Oui, on l'osera: car que n'osent point ces licentieux Ecrivains? Remarquez ces paroles des partisans du Frere Berruyer, dans une de ses défenses (1): Depuis le Concile de Trente, je suis en possession de la Lettre autentique des Ecritures. N'est-

<sup>(1)</sup> Désense du P. Berruyer, Jésuite, contre un Libelle intitulé, Remarques Théologiques & criuques, &c. à Avignon 1755, pag. 30.

te pas dire bien clairement que jusqu'au Concile de Trente, c'est-à-dire durant plus de quinze siécles, l'Eglise Latine n'a pas eu, non plus que l'Eglise Grecque, de Leure autentique des Ecritures ? Dès-lors que devient l'autorité des Livres saints? Que devient l'autorité de l'Eglise elle-même ? Par quel droit, n'ayant point eu jusqueslà d'Ecriture Sainte autentique, s'en sera-t-elle donnée? Vous sentez à quoi de si monstrueux principes sont capables de conduire. Pouvons-nous, N. C.F. vous en inspirer trop d'horreur?

5. Ajoutons que c'est outrager indi-gnement le Nouveau Testament en lui-même, que de soutenir, comme le ment en lui-ment en luifont les mêmes Auteurs, que le Texte d'accuser le Grec, que l'Eglise jusqu'ici a toujours Texte rec respecté comme en étant le Texte ori- meue des ginal, est un Texte corrompu & in- fon origine. fedé dès son origine. Si cela est, comment la Vulgate elle-même pourrat-elle n'être pas corrompue; puisque, selon la remarque de S. Jérôme (1), les éditions Latines du Nouveau Testament ne font que des ruisseaux, dont

(1) S. Hieron. præfat. in Eyang. ad Damasum.

## 104 Instruction Pastorale

le Texte Grec est la source ? Le Pape Damase se sera donc trompé bien lourdement, & il aura rendu un bien mauvais service à la Réligion, lorsque, supposant avec toute l'Eglise, que le Texte Grec étoit le Texte primitif des Apôtres & des Evangélistes, il a chargé saint Jérôme de retoucher les éditions Latines, qui étoient en usage de son tems, sur la vérité du Texte Grec (1)! Les SS. Peres auront donc été le jouet de la même illusion, quand ils donnent pour régle de re-courir au Grec, comme à la source, lorsque le Latin ne paroît pas clair, ou qu'il s'y trouve des leçons différentes! Les Papes de ces derniers tems, qui, selon l'intention du Concile de Trente, ont fait travailler à la correction de la Vulgate, auront donc été pareillement livrés à un esprit d'égarement, lorsqu'ils ont chargé les reviseurs de consulter dans ce travail les fources Hébraïques & Grecques! L'EgliseRomaine induira donc aussi ses enfans en erreur, lorsque dans les lecons du Bréviaire pour la fête de saint

<sup>(1)</sup> Ibid. Cogis, ut.... que fint illa que cum Greca consentiant veritate decernam.

contre les erreurs des FF. H. & B. 105
Jerôme, qui se trouvent aussi dans la
plûpart des autres Bréviaires, elle loue,
ce saint Docteur des travaux qu'il a
entrepris pour corriger l'ancienne Verssion Latine du Nouveau Testament
sur la foi du Texte Grec (1), Novum
Testamentum Graca sidei reddidie: &
lorsqu'à la sète de saint Damase, elle
dit que c'est ce saint Pape qui a engagé
saint Jérôme à revoir le Nouveau
Testament Latin sur le Texte Grec, &
à retoucher sur la Version Grecque
des Septante, le Pseautier latin dont
nous nous servons (2)!

6. Qu'est-ce donc que ces nou- Réponse à veaux Auteurs ont à opposer à cette deux objectuées de témoignages, qui dans tous favorisent les siécles reconnoissent avec tant incrédules & d'unanimité l'autorité du Texte Grec rées d'eux. du Nouveau Testament? Rien de plus frivole. Vous en jugerez, par ce rai-sonnement, que le Frere Hardouin

rebat plusieurs fois, & qui lui parost invincible. Un texte, dit-il, qui est

(1) Breviarium Romanum, lett. in festo S. Hieronymi, 30. Septembris.

<sup>(2)</sup> İbid. in festo S. Daması, 11. Decembris. Ejus jusu idem Hieronymus novum Testamentum Græcæ sidei reddidir, & Psalterium, quo Romana utebatur Ecclesia, juxta 70 Interpretum translationem emendavit.

## Instruction Pastorale

clair, & qui s'accorde en tout avec la raison & avec la soi, doit être consideré comme venant immédiatement des Apôtres & des Evangélistes, plutôt qu'un Texte qui choque souvent la raison, ou la soi Catholique. Or, la Vulgate Latine porte le premier caractere: Le Texte Grec porte le second. Par conséquent, (quoiqu'on pense communément le contraire,) c'est la Vulgate Latine & non le Texte Grec qu'il faut considérer comme venant immédiatement des Apôtres & des Evangélistes (1).

(1) Hard. prafat. pag. 2. col. 2. Ut primigenium exemplar & authenticum arbitremur esse Latinum & Vulgatum totius novi Testamenti, cogit argumentatio illa à nobis alicubi posita in commentariis in Pauli Epistolas. Illa editio, que sensum exhibet ubique cum ratione & fide congruentem, cenfenda est Pauli, Matthæi aliorumque Scriptorum facrorum : non illa quæ sententias habet plurimas, sive à zatione, five à fide Catholica abhorrentes. Atqui Latina editio prioris generis est, Græca posterioris. Et in Epist. 2. ad Timoth. cap. 4. adnot. ad v. 6. pag. 634. col. 2. Sic rationari juvat : Oratio ea certe, in quâ apta sunt omnia & convenientia, que est evidens & perspicua, quæ est plena rationis ac prudentiæ, ea potius Apostoli censenda oratio est, quam quæ his dotibus caret, neque ullum omninò bonum iensum haber. Atqui Latina oratio plena rationis ac prudentiz est: evidens cadem & perspicua est: habet apra omnia & convenientia: . . . Græca è diverso his dotibus caret, & est omnis boni ac tolerabilis sensûs expers. Latina igitur oratio, tametsi interpretatio

Pitoyable raisonnement! Ne voitil pas que ce qu'il dit en l'air contre le Texte Grec, un hérétique se croira en droit de le dire à plus forte raison contre la Vulgate, & que les Incrédules en prendront occasion de blasphemer également contre l'un & contre l'autre? Quel crime n'est-ce pas dans un Commentateur de l'Ecriture. de mettre ainsi en opposition deux Textes si respectables? Déclarer, comme l'a fait le Concile de Trente, que la Version Vulgate est autentique, c'est déclarer qu'en ce qui intéresse la Foi & les Mœurs, elle ne contient rien qui ne s'accorde avec le Texte primirif. C'est donc aller directement contre l'intention du Concile, & attaquer fondement même de son Décret, que d'avancer que celui de ces deux Textes, que le Concile lui-même ne regarde que comme une Version, est conforme en tout à la Foi & à la raison; mais que celui qu'on a toujours

duntaxat primigeniæ scriptionis vulgo existimetur esse, Apostoli potius oratio primigenia & autographa censenda est, quam Græca: ac si quidem Græcë scriptit Apostolus, aut periisse necesse est dici Græcum illud exemplar, aut prodigiosè interpolatum esse.

reveré comme la source primitive; choque sans cesse l'une & l'autre.

Ce qui mérite ici une singuliere considération, c'est que la méthode que suit le Frere Hardouin, est précisément celle de tous les incrédules. Les livres que vous prétendez être infpirés, disent ces impies, blessent en beaucoup d'endroits la raison & le bon sens. C'est donc à tort que vous voulez nous les faire recevoir comme divins. Tel, & tel livre, dira un hérétique, contredit des vérités de Foi: donc ce livre doit être rayé du catalogue des Livres Canoniques. Le Catholique, instruit à l'école de l'Eglise, suit une voie toute opposée. Convaincu de l'obligation indispensable de captiver son entendement sous l'autorité de la parole de Dieu, il se dit à lui-même : l'Eglise, toujours infaillible dans ses jugemens, m'apprend que l'Ecriture-Sainte, dans toutes ses parties, est la parole de Dieu. Je suis donc pleinement assuré que les Livres qu'elle me propose comme Canoni-ques, ne contiennent rien de contraire à la raison ni aux vérités de la Foi. Si donc j'y rencontre quelques endroits

qui ne me paroissent pas s'accorder avec quelque Dogme de la Foi, ou avec les lumieres de ma raison: au lieu de douter pour cela de la divinité des Ecritures, je pense au con-traire, comme S. Augustin (1), ou que mon exemplaire est fautif; ou ( si je n'ai qu'une Version, ) que le Traducteur n'a pas rendu exactement le sens de l'Auteur sacré; ou que c'est moi-même qui me trompe, & qui prends pour vérité ce qui ne l'est pas; ou enfin qu'il y a dans les paroles sacrées qui m'arrêtent, un fens caché que je ne vois pas. En suivant cette voie, aussi conforme aux principes d'une raifon saine & judicieuse qu'à ceux de la foi, on est en sûreté & on ne risque point de s'égarer : celle que prend le Frere Hardouin ne peut au contraire conduire qu'à faire naufrage dans la foi.

Ne dissimulons pas une autre objection plus apparente que réelle, fondée

<sup>(1)</sup> S. August. Epist. 82. al. 19. ad S. Hieron. cap. 1. num. 3. Si aliquid in eis offendero [ facris ] litteris, quod videatur contratium veritati, nihil aliud quam, vel mendosum esse codicem, vel interpretem non assecutum esse quod dictum est, vel me minime intellexisse, non ambigam.

## Instruction Pastorale

fur les différentes leçons qui se trouvent quelquesois dans les manuscrits Grecs, ou même dans les imprimés. Nos deux Auteurs exagerent extrêmement cette légére difficulté. Si le Grec étoit le Texte primitif du Nouveau Testament, dit le Frere Hardouin, ceux qui en ont tiré, ou qui en tirent encore des copies, l'auroient fait & le feroient toujours avec une attention si scrupuleuse, qu'il ne leur échapperoit jamais de mettre un mot pour un autre. D'où vient donc qu'il y a tant de dissérentes leçons dans les manuscrits Grecs (1)?

Cette objection ne leur est pas particuliere. C'est une de celles que les incrédules ont coutume de faire le plus valoir contre la divinité des saintes Ecritures. Les Religieux que nous combattons, sont d'autant plus inexcusables de s'en servir pour anéantir l'autorité du Texte Grec, qu'ils ne

<sup>(1)</sup> Hard. prafat. in Luc. pag. 145. Facta certé Græca esse, quæ circumferuntur, ex alio aliquo idiomate, ac perindè ex Latino, suedet illa diversitas lectionum in novo Testamento Græco. Nam si ex Græco exemplari, quod primigenium crederetur, Græca alia describerentur, id summa religione sieret: memo vel vocabulum ab eo exemplari, inter describerdum, diversum apponeret.

peuvent pas ignorer qu'avant les corrections de la Vulgate faites sous Sixte V & ensuite sous Clément VIII, il y avoit beaucoup plus de variétés dans les exemplaires Latins, tant imprimés, que manuscrits, qu'il n'y en

a dans les exemplaires Grecs.

L'uniformité qu'on voit aujourd'hui dans nos Bibles Latines, se trouveroit aussi dans les Bibles Hebraïques & Grecques, si les Papes en avoient fait publier des éditions exactement revues sur les meilleurs exemplaires tant manuscrits qu'imprimés, avec ordre de s'y conformer dans toutes celles qu'on imprimeroit dans la suite, comme ils l'ont fait à l'égard de la Vulgate. La résolution en avoit été prise dans une Congrégation du Concile de Trente, tenue trois jours avant la IV Session. On chargea les Légats d'en écrire au Pape, & la Lettre qu'ils écrivirent en conséquence subsiste encore; mais ce projet est resté sans exécution (1).

Ce n'est donc qu'au détriment de la Religion que les Freres Hardouin & Berruyer relevent si souvent & si in-

<sup>(1)</sup> Voyez les Journaux de Trevoux, Septembre \$753. art. 94. pag. 2077. & suiv.

(1) Seconde part. art. 13.

» la même substance. En quoi nuisent » après cela les diversités des Textes? » Que nous falloit-il davantage que » ce fond inaltérable des Livres sa-» crés, & que pouvions-nous deman-» der de plus à la divine Providen-» ce? «

Pourquoi donc venir inquiéter les Fidéles, en faisant sonner bien haut une objection, qui dans la vérité se réduit à rien? Il s'en falloit beaucoup que Richard Simon tirât de la varieté des leçons du Texte sacré les mêmes conséquences que nos deux Religieux. Cependant le sçavant Evêque que nous venons de citer, ne pouvoit souffrir que ce Critique eût affecté, dans sa version du Nouveau Testament, de marquer en toute occasion les plus légeres différences entre le Grec & la Vulgate. Il appréhendoit avec raison (1) que les lecteurs infirmes ne se troublassent à la vûe de tant de diverses lecons ramassées avec tant de soin, & qu'ils ne soupçonnassent trop d'incertitude dans le Texte. C'est pour prévenir

<sup>(1)</sup> Instr. Past. sur la Version du N. T. de Trevoux, heuvième passage & remarque, tom. 2pg. 331.

# 114 Instruction Pastorale

cet inconvénient qu'il donne à ce sujet deux avis importans, auxquels nous vous exhortons, N. C. F. de faire beaucoup d'attention. » En premier » lieu, dit-il, ces diverses leçons ne » regardent presque que des choses » indifférentes : . . . & en second lieu. » si l'on en trouve de plus importan-» tes dans quelques manuscrits, « (pat exemple dans celui de Beze, ou de Cambrige, qui porte des caractères manifestes de fassification,) » la véri-» table leçon se trouve fixée par des » faits constans, tels que sont les Ecrits » des Peres & leurs explications, qui » précédent de beaucoup de siécles p tous nos manuscrits.



#### ARTICLE

L'autorité de la Vulgate mal appuyée par les Freres Hardouin & Berruyer sur des faits notoirement faux, plus propres à la faire outrager par les Hérétiques, qu'à la faire respecter des Catholiques.

TER toute autorité & toute C'est decrier créance aux Textes de l'Ecri- la Vulgate, que d'en outure révérés de tout tems dans l'Eglise trer l'autoricomme fortis de la plume des Auteurs té, & de la facrés, c'est, comme nous l'avons dit, des faussetés sapper par le fondement l'autorité de manifestes, notre Version Latine. Néanmoins après sont ces As avoir outragé indignement les Textes teurs. originaux de l'Ecriture, & en particulier celui du Nouveau Testament, les Freres Hardouin & Berruyer s'épuisent en éloges quand ils parlent de a Version Vulgate.

Nous n'aurions qu'à applaudir à leur zèle, s'il étoir bien sincere & selon la science: mais pour maintenir folidement l'autorité de la Vulgate, il est nécessaire de se renfermer dans les bornes posées par nos Peres. Un

fçavant Théologien Portugais, qui avoit assisté au Concile de Trente, observoit dès-lors dans un Ouvrage composé pour la défense du Concile, & dédié au Pape Grégoire XIII, qu'exalter sans mesure l'excellence de la Vulgate, & en sonder l'authenticité sur des principes incertains, ou sur des conjectures hazardées, c'est lui porter autant de préjudice que ceux qui l'attaquent ouvertement (1).

Personne n'a jamais plus merité ce reproche que nos deux Auteurs. Les louanges qu'ils donnent à la Vulgate, sont si grossierement outrées, & portent si évidemment à faux, qu'on ne peut s'empêcher de douter s'ils parlent sincérement. A les entendre, notre Vulgate Latine est si ancienne, qu'on ne peut en fixer l'époque (2): à l'égard de

<sup>(1)</sup> Payva de Andrada, Examen conc. Trident, fol. 348. Latinæ hujus editionis amplissimam dignitarem non minus infringere & elevare mihi videntur, qui obscuris illam incertisque conjecturis, aque parum firmis argumentis desendendam suscipiunt, quam qui despiciunt & contemnunt. Et fol. 362. Quemadmodum eos qui in illius præstantiam & authoritatem invadunt, nesarios atque sacrilegos duco: ita qui insolentes & minimè necessarias laudes in ipsam conserunt, veris eam spoliare arbitror.

<sup>(1)</sup> Défense ... du P. Berr.... à Avignon, pag. 10, k 11.

l'Ancien Testament, cette Version a précédé la naissance de Jesus-Christ, & c'est sur l'Hébreu immédiatement qu'elle fut faite alors (1): Jesus-Christ & les Apôtres n'ont cité l'Ancien Testament que selon cette Version, & non selon l'Hébreu, ni selon la Version des Septante (2), qu'ils prétendent être supposée : quant au Nouveau Testament, l'édition Latine, telle que nous l'avons, en est, ajoutent-ils, le Texte original & foncier (3): la collection de toutes les parties qui la composent, a été faite aussité après la naissance de l'Eglise, & dès les premiers siècles cette Edition a été reconnue par l'Eglise Romaine pour l'Edition authentique (4): depuis ce tems jusqu'à nous: elle n'a éprouvé aucun changement; toutes les copies, tous les exemplaires qui en ont été faits, soit avant le Concile de Trente, soit après, ont toujours été parfaitement uniformes: tous les mots y sont les mêmes que dès

<sup>(1)</sup> Hard. comment. præfat. pag. 1. col. 1. (2) Idem, in Matt. cap. 5. adnot. ad v. 18. p. 26.

<sup>(3)</sup> Idem, in præfat. pag. 1. col. 1. & 2. pag. 2, col. 2. pag. 3. col. 2. & alibi passim.

<sup>(4)</sup> Idem, in præfat, pag 1. col. 1.—Et défense ...,

# 118 Instruction Pastorale

l'origine: il n'y a pas une seule syllabe 3 un seul point, une seule virgule de plus ni de moins dans un exemplaire que dans tous les autres (1). Non-seulement le Frere Hardouin débite tout cela; mais il ose assurer qu'aucun Catholique n'en doutera: Nemini Catholico dubium fore considimus.

Quand on avance des faits de cette conséquence sans en donner la moindre preuve, sans pouvoir même en citer un seul garant; se slatte-t-on d'en être cru sur sa parole? Est-on soi-même bien persuadé de ce qu'on dit? On annonce le Frere Hardouin comme uzz

(1) Hard. prafat. pag. 3 col. 1. Quomodo fier posset, ut consentientia sibi perpetud & ubique forent Latina exemplaria, nisi primigenia forent ? Tanta consensio exemplariorum in omnibus Ecclesis, quemadmodum ante Concilii Tridentini decretum existere potuerit, nisi ex universali & antiquissima erga primigenium scripturæ fontem reverentia oriretur, dici aut concipi omnino non potest. Et prafat. in Epift. ad Rom. pag. 431-col. 1. Nemini Catholico dubium fore confidimns, quin hujus faltem Epiftolæ ad Romanos Latina editio, qualem Tridentina Synodus & Romana Ecclelia commendat, NE UNO QUIDEM EXCEPTO APICE, ac ne ipsa etiam fortaffis excepta interpunctione verborum, fetus ipse primigenius Apottoli fit. Nec dubitabit idem, quin eadem faltem Latina Epistola, [ ut nunc de cæteris sileam novi Testamenti libris ] qualis apud Catholicos circumfertur , TOTIDEM SYLLABIS APICIBUSque transcripta semper summa side suerit omnibus ab illa ztate (zculis, &c.

Scavant du premier ordre (1): on publie que le nom du Frere Berruyer sera dans les siècles avenir.... l'objet de l'estime & de l'admiration de l'Europe sçavante (2). Des hommes d'une science si conformée auroient-ils pû ignorer ce qui ne l'est pas du moindre Théologien? Pour peu qu'on ait de notion de la matiere dont nous parlons, on sçait, à n'en pouvoir douter, que de tous ces faits, débités avec une hardiesse incroyable, il n'y en pas un seul qui ne soit manisestement faux.

I. Il est manifestement faux que l'E- Premiere dition Latine, telle que nous l'avons fausseré, que notre Vulgadans nos Bibles, soit de la premiere te soit de la antiquité, & qu'on ne puisse pas en fixer premiere anl'époque. Il est constant au contraire que cette Version, par rapport à l'Ancien Testament, a été faite, du moins pour la plus grande partie, par saint Jérôme vers la fin du quatriéme siècle, & au commencement du cinquiéme: que l'usage ne s'en est introduit qu'assez long-tems après & peu à peu dans les différentes Églises, & que ce n'est \

<sup>(1)</sup> Défense... du P. Berr. contre le projet d'Instr. . Paft . pag. 158.

<sup>(2)</sup> Nouvelle défense de l'Hist. du Peuple de Dieu. à Nancy, pag. 8.

que depuis le septiéme siécle qu'elle a été adoptée universellement dans

toute l'Eglise Latine.

Seconde traduit d'abord immé-. l'Hébreu en Latin.

II. Il est manifestement faux que fausseté, que l'Ancien Testament ait été traduit d'atament ait été bord immédiatement de l'Hébreu en Latin. Vous avez vû au contraire (1) diatement de qu'il est constant qu'au tems de saint Jérôme il n'y avoit point encore de Traduction Latine de l'Ancien Testament faite sur l'Hébreu : que ce Saint est le premier qui ait entrepris d'en faire une : que l'ancienne Version, nommée l'Italique, dont on se servoit communément avant lui, & qui étoit la plus estimée de toutes les Traductions Latines, n'avoit pas été faite sur l'Hébreu, mais sur la Version des Septante: ce qui fait dire à ce saint Docteur, que jusque-là les Latins n'avoient eu l'Ancien Testament que de la troisième main : Vetus Testamentum à septuaginta senioribus in Gracam linguam versum, tertio gradu ad nos usque pervenit (2).

Troiliéme III. Il est évidemment faux que Jefausseté, que J. C. & la sus-Christ dans ses prédications, & les

(P) Voyez ci-deffus, art. I.

<sup>(1)</sup> S. Hieron. prafat. in Evangel. ad Damasum. **Apôtres** 

Apôtres dans leurs Ecrits, aient cité Apôtres aient l'Ancien Testament selon notre Vul-cité l'Ancien gate Latine: étant constant qu'elle Testament se n'existoit pas alors, & qu'elle n'a été tendue verfaite que plusieurs siécles après les son Latine. Apôtres.

IV. Il est très-saux que l'Edition Latine soit le Texte primitif du Nou-sau Testament. L'Eglise au contraire Latine soit le n'a jamais douté que les Apôtres & Texte primitif du Noules Evangélistes n'ayent écrit en Grec: veau Testave C'est au Texte Grec qu'elle a toujours eu recours, comme à la source, toutes les sois qu'il a été question de

retoucher les Editions Latines.

V. Il est manisestement saux que fausser, que dès les premiers siècles la Vulgate, dès les pretelle que nous l'avons à présent, ait miers temstu été déclarée seule authentique par l'E-miers temstu chis Romaine. Il est démontré au con-Romaine l'ait traire par rous les Ecrits qui nous restautent des Peres Latins des cinq ou six premiers siècles, qu'avant que S. Jérôme eût travaillé sur l'Ecriture Sainte, il n'y avoit point dans l'Eglise Latine de Version qui sût uniforme partout: il est démontré qu'encore que la Version appellée Italique, que S. Augustin préséroit à toutes les autres, Tome I.

Digitized by Google

# 111 Instruction Pastorale

fût la plus usitée; elle ne l'étoit pas cependant universellement, ni uniformêment: il est démontré que la Version de l'Ancien Testament, dont on se servoit alors, a disparu insensiblement dans toutes les Eglises Latines, pour faire place à celle que S. Jérôme a faite sur l'Hébreu: il est démontré que celle-même du Nouveau Testament n'est pas absolument la même qu'elle a été d'abord, mais qu'elle a été revue & retouchée par S. Jérôme sur les originaux Grecs, à la priere du Pape Damase.

pas de la premiere antiquité dans l'E-glise Latine, qu'encore à présent l'E-glise de S. Pierre de Rome chante le Pseautier selon la Version Italique telle qu'elle étoit avant la correction de S. Jérôme. C'est aussi selon la Vulgate, qu'on dit tous les jours à Matines le Pseaume 94, Venite, exultemas Domino. Ensin, dans le Missel Romain, les Introïts, les Graduels, & les Offertoires tirés de l'Ecriture Sainte sont restés tels qu'ils étoient avant S. Jérôme: & il est à remarquer que Clés

ment VIII (1), le même qui a publié la derniere Edition de la Vulgate, défend expressément par une Bulle du 7 Juillet 1604, qui est à la tête de tous les Missels Romains, de changer ces anciens Introïts, Graduels, & Offertoires, sous prétexte de les rendre conformes à la Vulgate: défense qu'il fonde sur le respect qui est dû à cette Version très-ancienne, qui étoit célébre dans l'Eglise avant les tems de S. Jerôme.

VI. Enfin, il est notoirement faux sixiéme fausque la Vulgate soit parvenue jusqu'à fetá,qu'elle se nous, nous ne disons pas depuis le conservée tems des Apôtres, (puisqu'elle n'a été fans le moinfaite que plusieurs siècles après,) mais ment dans depuis S. Jérôme, sans qu'il y ait eu aucun exemla moindre diversité de leçons dans les exemplaires & les copies qui en ont été faites: Un pareil fait, s'il étoit

<sup>(1)</sup> Clem. VIII, in Bulla data 7 Julii 1708. Progressia temporis, sive Typographorum, sive aliorem temeritas & audacia effecit, ut multi in ea quæ his proximis annis excusa sunt Missalia, errores irreplerint, quibus vetustissima illa sacrorum Bibliom versio, que etiam ante sancti Hieronymi tenira celebris habita est in Ecclesià, & ex quà omnes re Missarum Introitus, & que dicuntur Gradualia Offertoria accepta funt, omninò sublata est:... jus rei prætextus fuille videtur, ut omnia ad præriptum factorum Bibliorum Vulgatæ editionis reocarentus, &cc.

## \*14 Instruction Pastorale

vrai, seroit peut-être le plus grand de tous les miracles: ce seroit un miracle continuel, persévérant, operé en une infinité de lieux & sur une multitude d'hommes, réiteré autant de fois que chacun de ces hommes s'est appliqué à transcrire la Bible Latine. Mais plus ce prodige seroit digne d'admiration & de la plus profonde reconnoissance, plus il est téméraire & nuisible à la Religion de l'avancer sans preuve. L'imaginer comme une idée pieuse, ce seroit s'exposer aux railleries des Libertins; mais le donner pour certain, malgré la foule de monumens anciens & modernes, manuscrits & imprimés, qui en démontrent la fausseté, n'est-ce pas insinuer, à qui veut l'entendre, que fi, après avoir ôté toute autorité aux Texies originaux de l'Ecriture Sainte, on préconise à outrance la Vulgate Latine; ce n'est que pour donner le change que dans la vérité on ne fait pas plu de cas de la Version Latine que d Texte Grec; & qu'on le fair asse connoître à toutes les personnes inteligentes, par l'affectation qu'on a de n'appuyer l'autorité de la Vulgate qu'

fur des fictions chimériques, contre lesquelles tout réclame, jusqu'à la Préface même qui est à la tête de nos Bibles Latines?

Jugez maintenant, N. C. F. ce que devient l'autorité des divines Ecritures fous la plume de ces Ecrivains. D'un côté, ils en décréditent les Textes originaux jusqu'à traiter celui du Nouveau Testament d'ouvrage supposé & corrompu dès son origine. D'un autre côté, le degré excessif d'autorité qu'ils paroissent attribuer à la Vulgate, ne tend visiblement qu'à en précipiter la ruine, en ne lui donnant pour sondement que des faits controuvés, dont la fausseté est si palpable & si universellement avouée, qu'il a'est pas possible qu'eux-mêmes n'en seient pas convaincus.



#### ARTICLE IV.

Le Nouveau Testament dépouillé par le Frete Berruyer de son caractère essentiel de Régle de Foi.

Sainte, en

L'Ecriture DOUR rendre à l'Ecriture Sainte l'hommage qui lui est dû, il ne qualité de Rei fussit pas d'en avouer l'existence & gle de Foi, l'infpiration : il faut de plus l'employer preuves con- à l'usage pour lequel Dieu l'a destinée. par elles-mê-Or une des principales fins de l'Ecrimes de la vérure Sainte est d'être la Régle de notre mes facrés Foi, de nos sentimens, de nos mœurs du Christia- & de toute notre conduite. S. Paul déclare que tout ce qui est écrit, a ésé berit pour notre instruction (1). Il felieite Timothée de ce qu'il avoit eu l'avantage de connoître dès l'enfance les saintes Lettres, qui étoient capables de l'instruire pour le salut par la Foi qui est en J. C. Car, ajoute-t-il, toute l'Ecriture, inspirée de Dieu, est utile pour enseigner les vérités qu'il faut croire, pour refuter les erreurs qui y sont opposées, pour corriger les desordres &

<sup>(1)</sup> Rom XV. 4. Quzcumque scripta sunt, ad nostram doctrinam scripta sunt.

les abus, pour former dans la justice s' asin que l'homme de Dieu soit parfait, & disposé à toute bonne œuvre (1).

Il y a sur ce point deux sortes d'écueils à éviter. L'un consiste à ne reconnoître point d'autre Régle de Foi que l'Ecriture Sainte, & à attribuer à tout particulier le droit de l'interpréter par son propre esprit. L'autre est de prétendre que les Livres Saints n'ont pas été écrits pour régler notre Foi, & que les argumens qu'on en tire pour prouver les Dogmes de la Religion, ne sont pas convaincans par eux-mêmes. Les Prétendus-Réformés font tombés dans le premier de ces écneils: le Frere Berruyer se jette dans le second.La vérité Catholique s'écarte également de l'un & de l'autre.

C'est une étrange présomption dans les Protestans de n'admettre pour Régle de Foi que l'Ecriture Sainte, & de soutenir que chaque particulier est

<sup>(1) 2.</sup> Tim. III. 15. 16. & 17. Ab infantik factas Litteras nosti, quæ te possum instruere ad salutem per sidem quæ est in Christo Jesu. Omnis scriptura divinitus inspirata, utilis est ad docendum, ad atguendum, ad corripiendum, ad etudiendum in justitiå; ar persecus sir homo Dei, ad omne opus begum instructus.

en droit de l'interpréter par son propre esprit, indépendamment de l'autorité de l'Eglise. Tout ce qu'il faut croire n'est pas contenu dans les Livres Saints: il y a plusieurs vérités révélées, admises par les Protestans euxmêmes, que nous ne connoissons que par la voie de la Tradition: cellesmêmes qui sont révélées dans l'Ecriture, ne le sont pas toutes avec la même clarté: ensin, c'est de l'Eglise Catholique, dépositaire & interpréte infaillible, tant de l'Ecriture que de la Tradition, que Jesus-Christ veut que nous recevions la vraie intelligence de l'une & de l'autre.

Mais quoique tout ce qui appartient à la révélation ne soit pas énoncé dans les divines Ecritures, l'Eglise a toujours été persuadée que la plûpart des Articles de Foi y sont renfermés. Ce que l'Ancien Testament enseigne d'une maniere plus voilée, est proposé plus clairement dans le Nouveau. Plus on lit ce Livre sacré avec piété, avec respect, & avec soumission à l'Eglise: plus on y découvre un sond inépuisable de lumiere & d'instruction. Ceux d'entre vous, N. C. F. qui sont leurs

délices de cette sainte lecture, seroient en état d'attester par leur propre expénence la vérité de ce que nous disons. Avec quelle joie & quelle satisfaction intérieure n'y trouvez-vous pas, presqu'à chaque verset, les plus sublimes vérités de la Religion, exprimées dans les termes les plus propres & les plus energiques? Avec quelle abondance n'y puisez-vous pas ces Armes puissantes en Dien, comme les appelle l'Apôtre S. Paul, qui mettent les Pasteurs & les Théologiens en état de renverser les forteresses ennemies, de détruire les raisonnemens de la sagesse humaine, & soute hauteur qui s'éleve contre la science de Dieu , & de reduire en captivité cout entendement pour le soumettre au joug aimable de Jesus-Christ (1)? Ces armes divines, si redoutables à l'erreur, s'y trouvent accompagnées d'une efficacité & d'une onction qui touche le cœur sidéle, qui l'affecte, qui le persuade, qui lui inspire l'amour des vé-

*Tom. I.* \*\* F v

<sup>(2) 2.</sup> Cor. X. 4. & 5. Arma militiæ nostræ non carnalia sunt, sed potentia Deo, ad destructionem munitionum, consilia destructures, & omnem altitudimem extollentem se adversus scientiam Dei, & in captivitatem redigentes omnem intellectum in obsequium Christi.

rités du falut, en même-tems qu'elle lui en donne l'intelligence.

S'attribuer à foi-même le droit de juger du sens des Ecritures, sans vouloir dépendre de la Tradition & de l'autorité de l'Eglise, c'est, comme nous l'avons dir plus haut (1), renverser l'ordre que Dieu a établi, & mériter par sa présomption d'être livré à l'espris d'erreur. L'Epouse de J. C., des mains de qui nous recevoneces Livres facrés, en a recu de son divin Epoux la vraie intelligence, & c'est d'elle qu'il veur que nous la recevions.

Mais l'enseignement de l'Eglise, qui nous fait discerner le vrai sens des Ecritures, est lui-même fondé sur l'Ecriture & sur la Tradition. Cette Maîtresse des nations n'enseigne & ne peut enseigner que ce qu'elle a appris des Apôtres, tant par leurs Ecrits, que par la Tradition orale, qui s'est perpétuée jusqu'à nous, & qui se perpétuera sans altération jusqu'à la sin du monde. L'Ecriture & la Tradition sont le trésor inépuisable de l'Eglise Catholique. C'est-là qu'est rensermé le dépôt sacré que J. C. lui a consée, & qui

<sup>(1)</sup> Voyez ci-desius, chap. I. pag. 5.

contient toute vérité. C'est dans cette double source que l'Eglise dans tous les tems a puisé tout ce qu'elle propose à ses Enfans, soit par la continuité de son enseignement, soit par la solemnité de ses décisions. Lors donc que vous soumettez votre jugement à l'autorité de l'Eglise, c'est toujours, en derniere analyse, la parole de Dieu, contenue dans l'Ecriture & dans la Tradition, qui est la Régle de votre Foi, & le motif de votre acquiescement.

De-là l'usage toujours pratiqué dans l'Eglise d'appuyer sur les Textes des saintes Ecritures & sur le consentement des SS. Peres toutes les vérités qu'elle annonce, soit par la prédication journaliere, soit par les travaux de ses Théologiens, soit par ses Livres de controverse, soit par les jugemens qu'elle prononce dans ses Conciles. Lisez les Ecrits des saints Docteurs de tous les siècles; & vous verrez quelle a été leur attention à ne marcher qu'à la lumière des saintes Ecritures, interprétées par la Tradition. Parcourez les Actes des Conciles, tant généraux que particuliers, qui ont eu pour objet des matières de la Foi; & vous trous

verez qu'ils ont tous posé l'Ecriture-Sainte & la doctrine des Peres pour base de leurs décisions. De là encore cet avis tant de fois inculqué aux Prédicateurs Evangéliques, & à tous ceux qui sont chargés de l'instruction des Fidéles, de ne rien enseigner qui ne soit sondé sur l'Ecriture & sur la Tradition.

C'est donc une vérité incontestable & reconnue de tout tems dans l'Eglise, que la plûpart des dogmes de la Foi se trouvent contenus dans l'Ecriture-Sainte d'une maniere assez positive pour fixer la croyance & pour confondre les Novateurs. Quelle multitude de preuves les saints Docteurs n'en ont-ils pas tirées pour établir les Dogmes Catholiques, & pour confondre les différentes Hérésies qui se sont élevées dans le cours des siécles? » Tous » les Peres & tous les Théologiens, » après Vincent de Lérins, demeurent " d'accord, dit M. Bossuet (1), que » parmi les Lieux Théologiques, c'est-» à-dire, parmi les sources d'où la » Théologie tire ses argumens, pour

<sup>(1)</sup> Défense de la Tradition & des SS. Peres, Lis. 2, ch. 1. tom. 2. des Euy, posth, pag, 40.

contre les erreurs des FF. H. & B. 122 « établir ou pour éclaircir les Dogmes » de la Foi, le premier & le fondement de tous les autres est l'Ecriture » Canonique, d'où tous les Théolo-» giens, aussi-bien que tous les Peres, » supposent qu'on peut tirer des argu-» mens convaincans contre les Héré-» tiques. La Tradition, c'est-à-dire, » la parole non écrite, est un second » lieu d'où on tire des argumens: Pri-» mò divinæ Legis autoritate, tùm dein-» de Catholicæ Ecclesiæ Traditione, » comme parle Vincent de Lérins, » (initio Common.) Mais ce second » lieu, ce second principe de notre "Théologie ne doit pas être employé \* pour affoiblir l'autre, qui est l'Ecri-\* ture - Sainte. « Ce sçavant Prélat établit ensuite sur cette matiere un principe capital: (1) C'est que » pour » prendre l'idée véritable de l'Ecriture » & de la Tradition, de la parole » écrite & non écrite, il faut dire..... • que les preuves de l'Ecriture sur cer-» tains points principaux font con-» vaincantes par elles mêmes: que » celles de la Tradition ne le sont pas

" moins: & qu'encore que chacunes
(1) Ibid. chap. 6. pag. 47.

## 134 Instruction Pastorale

» à part puissent subsister par leur pro-» pre force, elles se prêtent la main » & se donnent un mutuel secours. «

Paroles précieuses & pleines d'un grand sens. En effet, la Tradition étant l'interpréte née de l'Ecriture, les preuves qui se tirent de l'une & de l'autre ne doivent point être séparées, Leur union forme un rempart que tous les efforts de l'erreur & de l'Enfer ne peuvent renverser. Ce n'est pas, comme le remarque ce grand Evêque, que chacunes de ces preuves ne soient convaincantes par elles - mêmes; mais lorsqu'elles sont jointes, elles acquierent un surcroît de force, auquel il faut que tout céde. L'Ecriture rend témoignage à l'autorité de la Tradition: la Tradition à son tour rend témoignage & à l'inspiration des Livres saints, & aux vérités qui y sont renfermées, & à l'interprétation que l'Eglise Catholique donne à ces Textes facrés, en failant voir qu'ils ont toujours été entendus uniformément : enfin elle supplée au silence des Ecritures sur les points dont les Aureurs sacrés n'ont rien écrit.

Que les idées du Frere Berruyer

sont opposées à ces grands principes! Voyons d'abord ce qu'il pense des prenves tirées de l'Ecriture: nous vertons dans le Chapitre suivant, s'il fair plus de cas des preuves que la Tradition fournit.

I. Il fouffre impatiemment l'application des Théologiens à prouver les sur rr. Bers. Dogmes de la Foi par les Textes de 1. Il blame l'Ecriture, & en blamant leur métho-Théologiens, de, que fair-il autre chose que con- de prouver damner celle de tous les Peres & de la Foi par tous les Conciles, dont les Théolo- l'Ecriture giens ne font en cela-que les imitateurs? Ce zèle si conforme à la Religion, si utile, si nécessaire même à l'Eglise, lui paroît imprudent, immoderé, & un des plus grands obstacles à l'intelligence du vrai sens de l'Ecriture (1).

S'il disoit simplement qu'il y a des vérités révélées dont il est inutile de chercher des preuves dans l'Ecriture-

(1) Hift. du Peuple de Dieu, z. partie, tom. 8. De probandis ex Scriptura facraFidei Catholica Articulis. pag. 171. Avertit nos, credo, à legitimâ Scriprurarum interpretatione.... præceps quædam & immoderata cupiditas ubique & perpetud in litteris factis legendi aperte declarata & oftenfa fine vela to

omnia que fide credimus.

Egarement

Sainte, parce qu'elles n'y sont point énoncées; ou qu'il arrive quelquefois à des Théologiens de ne pas bien appliquer les passages qu'ils citent de l'Ecriture, en leur attribuant des sens étrangers; sa critique n'auroit rien de repréhensible. Mais pour peu qu'on sasse attention, tant à ce qu'il dit à ce sujet, qu'aux interprétations qu'il donne, dans toute la suite de son Ouvrage, aux Textes sacrés dont l'Eglise s'est toujours servie pour prouver ses Dogmes les plus capitaux; il n'est que trop évident qu'il ne croit pas que l'Ecriture Sainte sournisse des preuves convaincantes par elles mêmes de la vérité de nos Dogmes.

Or, penser ainsi, c'est condamner tout ce qu'il y a jamais eu de plus respectable dans l'Eglise; puisque, selon la remarque de M. Bossuet (1), les Ecrits & tous les discours des Saints » Peres sont tissus de témoignages de » l'Ecriture que ces grands hommes » proposent par tout comme invinci» bles & démonstratifs par eux - mê» mes ». C'est faire passer ces Saints

<sup>(1)</sup> Défense de la Tradition, &c. ibid. cap. 13.

Docteurs pour de fort mauvais interprétes de l'Ecriture : c'est, contre l'oracle formel de l'Apôtre S. Paul, représenter l'Ecriture Sainte comme un Livre qui ne peut être d'aucun usage pour la désense des vérités Catholiques, ni pour la destruction des erreurs.

II. Pour reconnoître dans l'Ecriture 2. Il prétend Sainte la qualité de Régle de Foi, il que l'intention de J. C. faut nécessairement supposer qu'elle dans ses discrenferme au moins les principaux cours, & des Apôtres dans objets de la Foi. Car comment pour-leurs Ecrits, roit-elle fixer la croyance sur des Dogdens d'enseigner mes qu'elle n'enseigneroit pas? Or les Dogmes da c'est un des points capitaux du système la Foi. du Frere Berruyer, que les Mystères & les Dogmes du Christianisme se les Dogmes du Christianisme se sont point contenus ni revelés dans l'Estature Sainte, & en particulier dans le Nouveau Testament.

Selon lui, l'intention de J. C. dans fes discours & dans ses prédications, n'a nullement été d'instruire les Juiss d'aucun des Mystères & des Dogmes de la Foi; mais uniquement de les convaincre qu'il étoit le Christ, c'est-à-dire, qu'il étoit envoyé de Dieu pour établir sur la terre un nou-

veau culte & un nouveau plan de Religion à la place de l'ancien (1): Il ajoûte que les Apôtres, à l'exemple de leur Maître, n'ont point eu non plus d'autre but que celui-là, soit dans leurs prédications publiques, soit dans leurs Ecrits (2). » C'est de ce " point uniquement, dit-il, qu'il fal-» loit d'abord instruire les Juifs. A » l'égard des Mystères des trois per-» sonnes en un seul Dieu, de la gené-» ration éternelle du Verbe, & des » autres Dogmes de la Religion Chré » tienne : c'étoit par des instructions » particulieres qu'ils devoient dans la » suite en acquerir la connoissance (3).

Ne pensez pas que ce soit-là une parole échappée & sans suite: c'est un principe, & une espece de clé, d'où cer Auteur fait dépendre

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 8. De methodo Christi & Apostolorum in Judæorum inskitutione. pag. 164. & 165.

<sup>(2)</sup> Ibid. pag. 165. Similiter Evangelistarum & Apostolorum, dum scriberent, aut prædicarent, sinis primarius is erat, ut Jesum Christum Messamesse probarent.... à Deo missum, ut legi Mosaïcæ sinem imponeret.

<sup>(3)</sup> Ibid. pag. 167. & 168. Hoc primum scilicet edocendi erant Judzi, ad mysteria trium in Deo uno personarum, Verbi ab æterno geniti, & cætera Christianæ religionis dogmata, deinceps privatà magistrorum suorum institutione evehendi.

lyse de la Foi & l'intelligence des Saintes Ecritures 🗝 & sur-tout du Nouveau Testament. Ainsi, selon ce principe, toutes les vérités qui composent le corps de la Doctrine Catholique, les Mystères, les Dogmes, les Sacremens, les Régles de conduite, la Hierarchie, tout, en un mot, excepte cet unique point que J. C. est le Messie, n'entre pour rien dans l'objet que les Auteurs lacrés du Nouveau Testament se sont proposé. Tout cela, dit le F. Berruyer, étoit reservé à des instructions particulieres, que les Apôtres ne donnoient qu'à ceux qui étoient déterminés à embrasser le Christianisme, & qu'on disposoit au baptême (1).

Faites attention, Nos chers Freres, à l'étendue de ce principe & sux conféquences qui en naissent nécessairement. Si la qualité de Messie

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 169. Reliqua omnia, iterum dico [ quoniam ad veram fidei analysim, & intelligentiam Scripturarum, novi præsertim Testamenti, mirum in modum conducit ] reliqua, inquam, quæ etredenda erant, ut quis doctrinam Catholicam secundum singula sua mysteria, sacramenta, placita, dogmata, hierarchiam, persecte cognosceret, privatz reservabantur institutioni, cum quis Jesu Christo jàm addictus, fideles inter fidelis ipse catechumenus, ad baptismi susceptionem & sovæ fidei prosessionem.

en J. C. est l'unique point qui soit établi formellement dans le Nouveau Testament : si les Dogmes particuliers de la Religion n'ont point été l'objet des instructions de J. C. ni des prédications des Apôtres, ni de leurs Ecrits; il s'ensuit qu'on ne peut tirer du faint Evangile, ni des Epîtres des Apôtres, aucune preuve solide de la vérité de nos Mystères, de nos Dogmes, ni d'aucun point de la Foi Ca-tholique: il s'ensuit que le Nouveau Testament, & à plus forte raison l'Ancien, ne sont en aucune façon la Regle de notre Foi par rapport à aucun des Articles que l'Eglise nous propose à croire. Comment, en effet, pourroient-ils servir à regler la Foi à l'égard de ces vérités ; si ces vérités ne se trouvent ni dans les discours de J. C. qui sont rapportés dans l'Evangile, ni dans les Écrits des Apôtres: h elles ne faisoient point alors partie de la prédication publique: si on n'en donnoit connoissance qu'en secret, & seulement à ceux qui par le Catéchumenat étoient déja censés Fidéles, privatà institutione?

III. Vous serez sans doute étonnés

d'une doctrine si nouvelle & si singuliere. Il ne faut, direz-vous, qu'ou-tient que les vrir le Nouveau Testament, pour y dogmes de la voir par-tout les vérités saintes que prouvent pas nous croyons. La chose en effet est par l'Ecritutrop maniseste, pour que le F. Berr. re, & que air pu la nier, Il convient donc qu'il que nous des Textes qui paroissent énoncer les nous autres Dogmes Catholiques: il avoue même Catholiques, nous la donque ces Textes sont exprimés d'une nons en conque ces textes en conque ces en conque c maniere si favorable, que nous autres sequence de Catholiques, qui croyons ces Dogmes, & de la nous avons droit, en consequence de croyance dont nous notre croyance, de tirer parti de ces sommes déja Textes, & d'en faire usage contre les prévenus. hérétiques; mais il soutient en même tems (1), que ces Textes sont rares

(1) Ibid. pag 168. Inde factum est, ut circa innumera, que nos ab Ecclesia Catholica edocti, firmiter & explicité credimus, rara sit in publicis Christi ad populum concionibus mentio, atque illa certe non aperta, non evoluta, sed pro Judzorum captu, & modica etiam Apoltolorum intelligendi facultate, implicita, subobscura, non ex initituto, nunquam nisi ex occasione, brevis & quasi furtiva expolitio, tam propriis tamen illa & ad mysteria exprimenda idoneis verbis concinnara, ut nos polt-hão ab Ecclesia per Apostolos fundara edocai, breviores illas periodos, fortuitasque quasi formulas, in rem nottram colligamus, & contra hæreticos, illas passim depravantes, ex ipså loquendi propristate, dogmatis nostris asseramus,

dans les discours de J. C. qu'ils ne sont ni clairs, ni développés, mais obscurs & voilés: qu'ils ne sont pas énoncés à dessein, mais par occasion, briévement, furtivement & comme à la dérobée: qu'après tout, ce ne sont que de courtes phrases, & des expressions échappées, pour ainsi dire, par hazard & fortuitement.

Que peut-on dire de plus pour infirmer, ou plutôt pour faire disparoître absolument des Livres Saints, cette foule de preuves invincibles, que les Peres, les Conciles & les Docteurs de tous les siécles en ont tirées, & dont ils ont fait un usage si salutaire pour instruire les Fidéles des vérités du salut, pour combattre les hérétiques, & pour faire triompher la Foi Catholique? Ces divins Oracles. que M. Bossuer, à l'exemple de tous les SS. Docteurs, appelle des preuves convaincantes par elles-mêmes, ne seront donc favorables à l'Eglise Catholique, qu'en ce qu'heureusement & par hazard ils se trouvent exprimés en des termes qui cadrent assez bien avec la croyance qu'elle a d'ailleurs; mais ils n'auront ni assez de force, ni assez

de clarté pour prouver par eux-mêmes la vérité de nos dogmes à des hommes qui n'en feroient pas déja per-fuadés! Et comment, en effet, seroient ils capables de faire preuve par eux-mêmes, si ce n'est pas à dessein d'établir ces Dogmes, non ex instituto, mais fortuitement, que J. C. & les Apôtres se sont exprimés de la maniere qu'ils l'ont fait?

Ce que le Frere Berruyer ajoute, manifeste de plus en plus la perversité de son système. « Nous croyons, » dit-il (1), les Dogmes par la Foi; » c'est le premier pas que nous fai» sons: après que par la Foi nous avons » adheré aux dogmes, nous nous met» tons à lire l'Ecriture Sainte: & c'est » par les Dogmes que nous croyons

<sup>(1)</sup> Ibid. de probandis ex Scriptura sacrà Fidei Catholica Articulis, pag. 173. & 174. Dogmata side credimus: hoc primum. Dogmatis side creditis, ad Scripturarum sectionem accingimur, & has ex illis interpretamur: hoc alterum ex priori consequens. Si propriè loqui velimus, non probantur primò & directè dogmata ex sensu scripturarum, sed quis sit verus ac legitimus Scripturarum saclus; quis adusterinus & reprobandus, ex creditis sam fide Catholicà Articulis dignoscimus. Non regit nos in credendo Ecclesiæ docenti cognitus Scripturarum sensus: in investigando Scripturarum sensus: in investigando Scripturarum sensus, ab Ecclesia docente, & per dogmata ex ipsus traditione credita, dirigimur.

» déja, que nous l'interprétons. Cette » seconde opération est une suite & vine conséquence de la premiere.

» Ainsi, à parler proprement, nos » Dogmes ne se prouvent pas premié-» rement & directement par le sens » des Ecritures; mais par le moyen " des Articles que la Foi Catholique " nous a déja fait croire, nous discer-» nons quel est le vrai & légitime » sens des Ecritures, & quels sont les » faux sens qu'il faut rejetter. Ce n'est " donc pas la connoissance du sens des » Ecritures qui nous porte à acquies-» cer aux vérités enseignées par l'E-» glise; mais c'est l'enseignement de » l'Eglise, & les dogmes que nous » avons déja embrassés sur le témoi-» gnage de sa Tradition, qui nous » dirige dans la recherche du vrai » sens des Ecritures ».

Il a ce principe si fort à cœur, qu'il l'inculque de nouveau dans la Préface de sa troisième Partie, d'une maniere même encore plus révoltante. » Ca» tholiques, ou Protestans, dit-il,
« nous lisons les Ecritures avec le pré» jugé de notre dogme; & ce dogme
» déja en possession de notre esprit
» nous

" nous le cherchons dans nos Ecritu-» res.... Mon préjugé à moi Catho-» lique Romain, c'est ma Foi déja » formée & fixée par un enseignement 's infaillible... Que j'arraque le Pro-» testant par l'opposition de son dogme » avec un certain Texte, il se peut faire » que je ne le confonde pas toujours; » parceque le Texte, dans son sens » littéral, peut ne pas toucher à son » erreur : ... c'est alors entre nous

» une dispute de critique.

Pour vous découvrir le poison caché dans ces paroles, commençons par diftinguer fur cerre mariere ce qu'il y a de vrai d'avec ce qu'il y a de faux. Cest une vérité certaine, qu'il n'est pas permis d'interpréter l'Ecriture dans un sens contraire à l'interprétation de l'Eglife Catholique, à qui J.C. en a confré le dépôr, & en a donné Intelligence. Hé! Plût à Dieu que le Frere Berruyer eût toujours eu devant les yeux une obligation si indispensable! nous n'aurions pas la douleur de le voir contredire fans cesse les explicarions universellement suivies par tous les Catholiques: détourner à des Cens écrangers les passages de l'Ecrieure Tome I.

dont l'Eglise s'est toujours servie unanimement pour prouver la vérité de sa doctrine: & se précipiter dans un abime d'erreurs qui lui ont attiré de

si justes reproches.

Il n'est pas moins certain, que ce seroit renverser l'ordre que Dieu luimême a prescrit, que de ne vouloir céder à l'autorité de l'Eglise Catholique, qu'après s'être convaincu par son propre examen, que les Dogmes qu'elle propose à croire, sont le sens propre & légitime des saintes Ecritures.

Si le Frere Berruyer se renfermoit dans ces bornes, il ne diroit que ce que tous les Docteurs Catholiques en seignent, & ce qui a été invincibles ment démontré contre les Protestanss. Mais prétendre, comme il le fait que les Dogmes de la Foi ne se prouvent pas directement par le sens des Ecritures: soutenir que pour trouver dans les Livres Saints la preuve des vérités Catholiques, il faut avoir auparavant la Foi de ces vérités: avancer que nous autres Catholiques, nous n'appercevons ces vérités dans le Nouveau Testament, que parceque nous les

ctoyons, que par une suite de notre Préjugé, & du Dogme qui est déja en possession de notre esprit, Hoc alterum ex priori consequens; c'est tout à la fois enlever à l'Ecriture Sainte son caractère essentiel de Regle de Foi, & imputer à l'Eglise atholique de ne pas regler sa Foi sur le sens des Ecritures, mais d'expliquer les Ecritures en conséquence de sa croyance & de son Préjugé.

Avec ces pernicieux principes, l'Ecriture Sainte n'est plus la Régle de la Foi Catholique: c'est au contraire la Foi Catholique, formée indépendamment du sens des Ecritures, qui est la régle de leur interprétation. Ainsi les Mystères & les autres Dogmes de la Religion ne seront plus l'objet de notre foi parceque Dieu les a révélés? dans les Saintes Ecritures; mais nous croirons que Dieu les a révélés dans l'Ecriture, parceque nous nous serons auparavant déterminés à les croire : Has ex illis interpretamur. La profession des vérités Catholiques sera une disposirion d'esprit préalable & nécessaire pour pouvoir entendre les paroles de Ecriture Sainte comme l'Eglise les a

### 18 Inftruction Pastorale

toujours entendues. Le Saint - Esprit, qui a dicté ces oracles sacrés, n'aura pas parlé d'une manière capable par elle même de convaincre d'aucun Dogme un hérétique qui le contestera: ce qu'il a fait écrire de plus formel & de plus précis, ne pourra persuader que ceux qui en seront déja persuadés d'ailleurs. Quand nous opposerons ces divins Textes à nos Freres errans, ils seront bien fondés à nous répondre, que ce n'est que par une suite de notre préjugé & par une pure pérition de principe, que nous prétendons avoir l'Ecriture Sainte pour nous; mais que pour eux, qui ne croient pas ce que nous croyons, ils n'y voyent pas-& ne peuvent pas y voir ce que nous nous imaginons y voit : Hoc alterum, dirontils, ex priori consequens.

Ce Religieux a-t-il pu ne pas s'appercevoir que son système erroné ne tend à rien moins, qu'à désarmer l'Eglise Catholique, & à la mettre dans une impuissance totale de prouver directement aucun de ses Dogmes par le sens propre des Ecritures ? S'il faut, avant tout, ctoire les Dogmes sur le seul témoignage de l'Eglise ensei-

gnante. Hoc primum: si ce n'est qu'après que le Dogme est deja en possession de notre esprit, qu'on peut le trouver dans les Textes de l'Ecriture, Hoc alterum ex priori consequens; il s'enfuit que ils hérériques qui rejettent une partie des vérités Catholiques, feront dans l'impossibilité de découvrir ces vérités faintes dans les endroits de l'Ecriture où l'Eglise les voit exprimées évidemment, jusqu'à ce qu'ils se soie t déterminés à les croire sur la seule autorité de l'Eglise. C'est donc à pure perte que les SS. Docteurs dans rous les tems ont oppose l'Ecriture Sainte aux Novateurs pour les éclairer, les convaincre & les détromper! A quoi bon tant de beaux ouvrages qu'ils ont faits tontre les hérériques de leur tems, & dont la principale force co siste dans les preuves tirées des Livres Saints? Quel dommage pour ces grands hommes de n'avoir pas été à l'école de ce nouveau Maître! Il leur auroit appris que les Dogmes Catholiques ne se prouvent pas en premier & directement par le sens des Ecrit res : Non probantur primo & directe Dogmata ex sensu stripuurarum. Désabusés par ses G iii

## 150 Instruction Pastorale

leçons, que de peines, que de travaux inutiles ne se seroient-ils pasépargnés? Les Conciles, éclairés & redressés par ses nouvelles lumières, auroient pris un plan tour opposé à celui qu'ils ont toujours suivi. Au lieu de faire de l'Ecriture Sainte la baze & la régle de leurs décisions: ils auroient commencé par décider, sans examiner quel est le sens des Ecritures: après quoi ils auroient ordonné d'expliquer l'Ecriture Sainte en conséquence de leurs décisions.

Parlons sérieusement. Depuis les Apôtres jusqu'à nous, l'Eglise Catholique n'a jamais cessé d'opposer aux Hérétiques les oracles de l'Ecriture, comme pleinement décisis contre leurs erreurs: donc l'Eglise dans tous les tems a proscrit le principe erroné qu'on avance aujourd'hui. L'événement a justissé la sagesse de nos Peres. Combien de sois ont-ils eu la consolation de voir une partie de ceux que les Hérétiques ayoient séduits, ouyrit les yeux à la clarté des Textes sacrés, reconnoître leur égarement, confesses Dogmes qu'ils avoient blasphémés, renoncer à l'erreur, & rentrer ayec

un humble repentir dans le sein de la Catholicité? Il est donc faux que l'interprétation que les Catholiques donnent à l'Ecriture, suppose préalablement la croyance des Dogmes Cathometers.

liques:

Le Pere des lumieres choisit telle voie qu'il veut pour conduire les hortmes à la connoissance des vérités de la Religion. Ceux-ci, il les instruit par l'enseignement des Pasteurs de son Eglise; & c'est-là la voie ordinaire: ceux-là, il les convaine par la clarté des paroles de l'Ecriture. Les Fidéles, qui, comme nous, ont eu le bonheur d'être élevés dès l'enfance dans la Relígion Catholique, commencent contmunément à embrasser les vérités de la Foi sur le témoignage de l'Eglise. Ceux au contraire d'entre les Hérétiques qu'il plaît à Dieu d'éclairer & de toucher, c'est ordinairement par l'évidence des Textes de l'Ecriture qu'il dissipe leurs ténêbres, qu'il fait cesser leuts préventions, & qu'il les soumet tout à la fois & aux vérités qu'ils rejertoienr, & à l'autorité de l'Eglise qui les propose à croire.

Mais, quelque soit le moyen exté-

G iv

rieur dont Dieu se sert pour opérer la soumission dans les cœurs, la Foi a toujours pour motif & pour sondement essentiel la parole de Dieu, contenue dans l'Ecriture & dans la Tradition. A cet égard le simple Fidéle & le plus sublime Théologien sont au même niveau. La Foi chrétienne n'est une vertu théologale, que parce que Dieu comme souveraine Vérité est le motif & l'objet de sa croyance.

La seule différence qu'il y ait sur ce point entre le Sçavant & le simple Fidéle, c'est que celui-ci ne sçait pas en détail quelles sont les preuves de l'Ecriture & de la Tradition, qui montrent que tel & tel Dogme est révélé, au lieu que le Sçavant a l'avantage d'en être in ruit Mais si le simple Fidéle ignore les preuves particulieres des vérités qu'il professe; il ne lui est pas permis d'ignorer que ces preuves exiftent, qu'elles sont convaincantes par elles mêmes, & que l'Eglise les connoît. C'en est assez pour rendre sa Foi raisonnable, ferme, inébranlable, & véritablement divine, tant du côté de son morif, que du côté de son objet. Par-là tout ce qui sert de fondement

à la Foi de l'Eglife & de ses Docteurs, est aussi, d'une maniere implicire, le sondement de la croyance du moindre de ses enfans. La Foi des simples seroit d'une autre nature que celle de l'Eglisse, si elle n'avoit pas le même motif & les mêmes preuves. C'est donc ôter à la Foi Catholique son principal appui, que de prétendre, comme le fait le Frere Berruyer, que les vérités de la Foi ne se prouvent pas directement

par les saintes Ecritures.

Ne laissons pas entierement fans réponse la Proposition de cet Auteur, où il traite de Disputes de Critique, eelles où il s'agit du sens des Textes de l'Ecriture entre les Docteurs Catholiques & les Hérétiques. Parler de la sorte, n'est-ce pas donner lieu de regarder ces disputes comme étrangeres à la Foi, & ôter à l'Eglise Catholique le pouvoir d'en juger infailliblement? L'Eglise proprement ne juge pas des questions de Critique; mais elle est Juge née du vrai sens & de l'interprétation des saintes Ecritures. C'est à elle, dit le Concile de Trente, que ce droit appartient : Ecclesia est judicare de vero

#### 154 Instruction Pastorale.

fensu & interpretatione. Scripturarum sanctarum (1). Le vrai sens & l'interprétation des Ecritures, en tout ce qui a rapport à la Foi & aux mœurs, sait donc une partie essentielle de la révélation confiée à l'Eglise. C'est à ce titre que les contestations qui s'élevent à ce sujet entre les Théologiens Catholiques & les Hérériques, ressortissent à son Tribunal suprème. C'est donc en lever à l'Eglise une portion essentielle de son autorité, & attaquer les principes les plus certains, que de vouloir faire passer ces sortes de controverses pour de simples Disputes de Critique.

(1) Conc. Trident. Seff. 4.



#### ARTICLE V.

La Loi inviolable qui défend d'interpréter l'Ecriture Sainte contre le consentement unanime de l'Eglise & des Peres, perpétuellement violée, & indignement outragée par les Freres Hardouin & Berruyer.

TL ne serviroit de rien que Dieu nous eût donné dans l'Ecriture cette Loi oft-Sainte une Régle infaillible de ce qu'il sentielle. faut croire, si l'usage & l'application de cette Régle étoient abandonnés à la liberté de chaque particulier. Plus la parole de Dieu est digne d'un profond respect, plus il est criminel de la pervertir par des sens arbitraires, différens. de ceux dans lesquels l'Eglise Catholique l'a toujours entendue, & ordonne de l'interpréter.

Il n'appartient qu'à Dieu, qui a dicté ces oracles sacrés, de nous diriger dans leur intelligence. S. Pierre veut qu'avant toutes choses on comprenne bien que les saints hommes de: Dieu, c'est-à-dire; les Auteurs sacies, n'ayant point parle par la vou-G vi.

# 156 Iustruction Pastorale

lonté humaine, ni par la leur propre, ni par celle d'autrui, mais par l'inspiration du Saint-Esprit; nulle prophétie de l'Ecriture, nulle parole dictée par le mouvement de cet esprit prophétique, ne doit s'expliquer par une interprétation particuliere (1): ce qui signisse, dit M. Bossuer (2), qu'il ne faut rien prendre dans son propre esprit, mais prendre celui des Peres, & suivre le sens que l'Esplis qu'il ne faut par la Tradition. «

L'Ecriture Sainte a beau être une régle fixe & invariable en elle-même; elle cesseroir de l'être par rapport à nous, s'il étoit permis à chaque interpréte de l'expliquer selon ses idées, ses préventions, ou ses vues particulieres. Le vrai & l'unique sens de l'Ecriture Sainte, en tout ce qui regarde la Foi & les mœurs, est celui dans lequel l'Eglise Catholique l'a toujours expliquée. Par ce moyen, la

(2) Préf. de la seconde instruct. sur la Version de N. T. de Treyoux, tom. 2. pag, 380.

<sup>(1) 2.</sup> Petr. I. 20. 21. Hoc primum intelligentes, quod omnis prophetia Scripturæ proprià interpretatione non fit. Non enim voluntate humanà allata est aliquando prophetia, sed Spiritu Sancto inspirante locuti sunt sancto inspirante.

parole écrite, & la parole non écrite le donnent, pour ainsi dire, la main mutuellement & ne forment toutes les deu qu'une seule Régle de Foi, par une parsaite correspondance & unité de doctrine. D'où il s'ensuit, que mépriser dans l'interprétation de l'Ecriture le sentiment unanime des Peres, & y substituer des sens nouveaux & étrangers que l'Eglise n'a jamais connus, ou qu'elle n'a connus que pour les reprouver; c'est attenter tout à la sois aux deux sources primitives de la Révélation, qui sont l'Ecriture & la Tradition.

De-là cette loi inviolable, tant de fois inculquée par les Conciles, & si religiensement observée dans tous les tems par les plus sçavans hommes, de n'interprérer l'Ecriture que conformément à la Tradition: loi que le dernier Concile Général a expressément renouvellée. » Pour réprimer les esprits pétulans & licencieux, disent » les Peres de cette vénérable Assemblée (1), le saint Concile ordonne

<sup>(1)</sup> Seff. 4. Decretum. de ufu Sacrorum Librorum. Ad coercenda perulantia ingenia, decernit [ facro fancia Synodus, ] ut nemo fuz prudentiz innixus,

# 158 Instruction Pastorale

» qu'en ce qui regarde la Foi & les » mœurs; d'où dépend l'édification » de la doctrine Chrétienne, personne » se confiant en ses propres lumieres, » n'ose détourner l'Ecriture - Sainte à »-ses sentimens particuliers, ou lui » donner des sens contraires à celui » qu'a tenu & que tient la fainte Eglise » notre Mere, à qui il appartient de » juger du vrai sens & de l'interpré-» tation des saintes Ecritures: ou mê » me des sens opposés au consentement: unanime des Peres : quand » même ces sortes d'interprétations » ne devroient jamais être rendues pu-» bliques. Si quelqu'un contrevient à » ce Décret, qu'il soit-dénoncé par les » Ordinaires, & qu'il-soit puni des » peines portées par le Droit. «

Vous comprenez; N. C. F. de quelle conséquence il est pour l'intégrité de

in rebus fidei & morum ad ædificationem Dostrinæ Christianæ pertinentium, facram Scripturam ad suos sensus contorquens, contra eum sensum quem tenuis ac tenet sancta Mater Ecclesia, cujus est judicate de vero sensus et interpretatione Scripturarum sanctarum, aut etiàm contra unaniment consensum Paetrum, ipsam Scripturam sacram interpretati audeat, etiàm si hujusmodi interpretationes nullo unquam tempore in sucem edendæ forent. Qui contraveaetint, per ordinatios declarentur, & pernis à juste statutis punicarent.

la Religion, qu'on ne s'écarte pas de l'observation d'une loi si essentielle. Ce n'est point là un réglement de pure discipline ecclésiastique, sujet à varier felon les tems, les lieux, les personnes & les circonstances : c'est une loi essentielle, fondamentale, aussi durable que la Religion, née, pour ainsi dire, avec le Christianisme, fondée sur la nature même de l'Ecriture Sainte, qui étant la parole de Dieu ne peut être abandonnée aux vaines idées & aux conjectures de l'esprit humain, liée inséparablement avec l'autorité même de l'Eglise, à qui le dépôt des Livres saints a été confié, pour en être seule jusqu'à la fin des siècles la sidéle gardienne & l'interpréte infaillible. Il est d'autant plus nécessaire de se conformer à cette loi, qu'on ne peut la violer sans mettre la Foi & la Morale chrétienne en très-grand danger, & sans s'écarter du sens propre & littéral du Texte facré: n'étant pas permis de douter que le sens que les saints Peres ont donné unanimement aux paroles de l'Ecriture n'en-soit le véritable sens; que le Saint-Esprit a eu en vûe, & dont la Tradition est un fidéle garant.

#### Instruction Pastorale

Les FF. H. tent perpé-tuellement & groffiere-

Nous n'aurions jamais pû nous ima-& B.s'enécar-giner a quel excès les Freres Hardouin & Berruyer portent fur cela la licence, si nous ne l'avions vû de nos yeux. N'eussions nous à leur reprocher que de ce qu'ils n'appuyent aucune de leurs interprétations de l'autorité des faints Peres, ce seroit assurément un trèsjuste sujet de plainte. Mais ce n'est là que le moindre de leurs défauts. On est tenté de croire, en lisant leurs Commentaires, qu'ils se sont fait une régle de contredire par-tout les saints Docteurs & les Interprétes Catholiques : nous ne disons pas seulement sur les points d'histoire ou de critique; mais dans l'explication des Textes mêmes qui intéressent le plus es-sentiellement les mystères & les dogmes fondamentaux dn Christianisme. Ce n'est rien avancer de trop, que de dire que leur licence en ce point n'en céde rien à celle des Sociniens, c'eftà-dire, de ceux des Hérériques de ces derniers tems, qui ont porté le plus loin la facrilége hardiesse de faire dire aux Auteurs sacrés tout ce qu'il leur plaît. Les preuves de ce que nous diions, se présenteront en foule dans

les autres Parties de cette Instruction : & cependant il s'en faut beaucoup que nous ayons relevé tous leurs ex-

cès en ce genre.

La nouveauté & la singularité sont 11s convientellement le caractère propre de leurs mes de la (ommentaires, qu'ils n'ont pû le dis-nouveauté de simuler. Dès la Préface de son Com-leurs inter-mentaire sur saint Jean, le Frere Har-ettangesaçon douin prévient ses Lecteurs qu'il expli- justifient. que quelques endroits autrement que la plupart des Commentateurs (1). Pour parler exactement, il devoit dire qu'il se donne cette liberté, non-seulement en quelques endroits, mais presque par tout: non-seulement en ce qui regarde l'Histoire, la Chronologie, la Géographie, mais à l'égard des Textes mêmes où il s'agit des myftères & des principaux dogmes de la Foi: non-seulement par rapport à cer-

(1) Hard. prafat. in Ev. Joan. pag. 243. col. 2. Explicamus fane fubinde loca quædam aliter quam A plerisque vulgo accipiuntur : nihil tamen certe dicimus omnino, absit, quod vel suspiciosissimo cuiquam videri possit aut debeat contra unanimem sensum Ecclesiæ, qui sensus est unanimis Patrum, dum nihil dicirnus, quod sensum illum vel tenuissime convellat, nihil quod non sanctifuma illa placita. que semper tennit & tenet Ecclesia, & que tenuere Patres nostri, egregiè confirmet, in medium affe-Limus

rains passages difficiles sur lesquels les Interprétes sont partagés, mais encore par rapport à ceux que tous les Peres & tous les Interprétes Catholiques ont

expliqué uniformément.

Il assure à la vérité que ses explications, quoique nouvelles, ne por tent point de préjudice à la doctrine de l'Église. Il falloit bien parler ainsi, pour ne pas soulever tous les Catho-liques; mais s'imagine-t-il qu'on l'en croira fur sa simple parole, sur-tout quand on verra que la nouveauté de ses explications tombe principalement fur les Textes mêmes que l'Eglise a toujours employés pour prouver la distinction des personnes divines, la génération éternelle du Verbe, la Divinité de Jesus-Christ, & les autres Mystères de la Religion? D'ailleurs, où en serions-nous, si un Commentateur en étoit quitte pour déclarer en général qu'il oroit les dogmes unanimement enseignés par l'Eglise; tandis que les sens étrangers qu'il donne aux paroles de l'Ecriture, ne tendent qu'à anéantir, autant qu'il est en lui, toutes les preuves qui les établissent?

Mais voyons ce qui suit: » Ceuz;

\* dit-il (1), qui ne veulent pas qu'on » explique l'Ecriture-Sainte autrement mel qu'ils font du Dé-" qu'elle l'a été jusqu'à présent par un cret du Cons grand nombre d'Interprétes, lesquels cile. Mistra-» méritent plutôt le nom de Copistes tation qu'ile-» que celui d'Auteurs, s'imaginent, à lui donnent. » mon avis, que le don d'interpréter » a cessé, ou ne subsiste plus dans l'E-» glise; & que depuis je ne sçai com-» bien de siécles, nous n'avons plus » d'autre fonction que de transcrire » des Livres que d'autres ont compo-» sés avant nous. «

Quel orgueilleux langage! La défense de s'écarter du consentement unanime des Peres dans l'interprétation des Ecritures, réduit-elle donc les Commentateurs à la nécessité de n'être que de simples Copistes? Les faints Docteurs, dont les travaux sur

On peut voir aussi ce que le Frere Berruyer dit 3. ce sujet dans la Préface de sa troissème Partie, page.

AXX & XXXVI) ...

<sup>(1)</sup> Ibid. p. 244. col. 1. Qui nolunt aliter exponi Scripturam sacram, quam factum est à multis hactenus , qui verius exscriptores habendi sunt quam scriptores, videntur ii velle contendere extinctum vel jam nullum esse in Ecclesia donum interpretandi : nos esse deinceps oportere à sæculis nescio quot, nihil aliud nisi librorum, quos alii ante nos cude, runt, ut verbo utar haud valde bono, sed facilis intelleaus,, meros transcriptores.

## 164 Instruction Pastorale

l'Ecriture-Sainte seront toujours en vénération dans l'Eglise, n'ont-ils été que d'insipides transcripteurs de Commentaires plus anciens? Et cependant quelle a été leur attention à éviter toute nouveauté, & à suivre la trace des Peres qui les avoient précédés? On peut dire la même chose de ceux des Înterprétes modernes qui se sont le plus dutingués par leur science & par la pureté de leur doctrine. Ce qui fait le principal mérite de leurs Commentaires, c'est que, sans se rendre de serviles Copistes, ils y ont recueilli avec fidélité le goût, l'esprit, & la doctrine de la vénérable antiquité.

Au ton que prend ce téméraire Ecrivain, ne semble-t-il pas qu'il se regardoit comme favorisé du don surnaturel d'interpréser les Ecritures? Ce qu'il dit dans sa Présace sur l'Epître aux Romains, n'est pas moins révoltant. Plus la matière de la Grace & de la Prédestination, que S. Paul traite avec étendus dans cette Epître, est protonde & délicate, plus il étoit indispensable de s'en tenir à la régle du Concile, & de s'attacher au consentement unanime des Peres. Le Frere Hardouin

sait précisément tout le contraire. Il seleve avec arrogance contre toutes. les explications que les Peres & les Interprétes Catholiques ont données avant lui. Aucun d'eux, selon lui, n'a expliqué cette Epître au goût des Docuns Catholiques (1). De toutes celles que S. Paul a écrites, il n'y en a point, dit-il, qui ait plus besoin que colle-là du travail d'un Interpréte Catholique: & il ne craint pas de s'annoncer en quelque sorte comme inspiré & aidé spécalement de Dieu pour l'entreprendre. Comment auroit-il pris pour modèles les Peres de l'Eglise sur une matiere où il prétend que tous les Commentareurs avant lui ont échoué? Aussi pent-il se vanter de n'avoir eu qui que ce soit pour guide: tant son Commentaire, d'un bout à l'autre, contredit la

<sup>(1)</sup> Prefat. in Épifi: ad Rom.pag. 427. col. 1. Ex listicolis quatuerdecim quae Paulus Apostolus concipitir, primaprafertim., [ ad Romanes ] necdum fatis ab interpretibus accepific lucis videtur, nec alia lerè magis Catholici Scriptoris, seu explanatoris, adhue operam desiderat.... Ut igitur inter tot Commonarios in hanc Fpistolam, qui hodieque circumferuntur, Catholicis Doctoribus plurimis hand satis prebatos, nostra quoque aliqua lucubratio appareret.... brevam hanc explanationem, Deo, ut arbitamur, hanc mobis mentem injiesente, & ad opus, perfaciendum adjuvante, edidimus.

doctrine constante de la Tradition, & le Texte de l'Apôtre. Y a-t-il en particulier rien de plus inoui, de plus absurde, de plus repugnant à tout le tissu de cette admirable Épître, que de prétendre, comme il le fait, & le Frere Berruyer à son exemple (1), qu'elle n'a point été adressée aux Chrétiens de Rome, mais aux Juifs qui composoient' la Synagogue de cette grande ville, & qui ne croyoient pas en Jesus-Christ? Terrible, mais très-juste effet de la colère de Dieu, de livrer ainsi à un esprit d'erreur & de vertige ces hommes présomptueux, qui méritent d'autant plus d'être aveuglés, qu'ils se donnent pour les seuls clairvoyans.

Loin de nous, de penser que le don d'interpréter l'Ecriture ait cessé

<sup>(1)</sup> Ibid. §. 3. pag. 419. col. 2. Scripta hæc Epiftola est ad eos præsertim Judæos, qui cum resurreccionem mortuorum Phartsæos imitati desenderent; .... nondum illi tamen Jesum este Christum crederent. Sed isidem in sine Epistolæ Apostolus indicat velut obiter, & per speciem salutationis, qui jam essent Romæ sideles & Christiani: sic in transcursu admonens quorum optet eos exemplum imitati. — Berr. troisième Part. tom. 1. pag. 38. Celle ci [l'Epicre aux Romains] est une Lettre préparatoire & comme le plan de la prédication évangélique, présenté à une Synagogue, qui ne faisoit point encore prosession de la Religion de Jesus-Christ.

dans l'Eglise. Le Saint-Esprit, principe de tout don sur-naturel, suscitera dans tous les siécles des hommes éclairés & fidéles, qui pleins de respect pour la sainte Antiquité, développeront avec pénétration les sens profonds & cachés de la parole de Dieu. Mais l'Epouse de Jesus-Christ ne reconnoîtra jamais un don si excellent dans des téméraires, qui pleins de confiance en eux - mêmes, préférent leurs idées singulières aux sentimens de tous les hommes de Dieu qui les ont précédés. Le don d'interpréter l'Ecriture n'est pas opposé aujourd'hui à ce qu'il a été du tems des saints Docteurs, en qui il a spécialement éclaté. Il y a dans l'Ancien & dans le Nouveau Testament, un trésor inépuisable de Doctrine. Les plus grands hommes, après s'en être enrichis toute leur vie, y découvrent toujours de nouvelles richesses, qui avoient échappé à leur attention; mais il faut que ces précieuses découvertes soient toujours entées, pour ainsi dire, sur celles que les Peres y ont saites, & qu'elles ne servent proprement qu'à les développer & à les étendre. Quiconque ne daigne pas les prendre pour maîtres, ou se glorisse d'avoir trouvé dans les paroles du Saint-Esprit des sens qu'aucun des Docteurs de l'Eglise n'y a vus, peut bien, par l'ensture de son cœur, s'arroger à lui-même le don d'interpréter l'Ecriture; mais il est convaincu de ne l'avoir pas, par cela seul qu'il n'est pas du nombre des petits à qui Dieu révêle ses secrets, mais de ces saux sags à qui il les ta-

che (1).

• Saint Paul veur que ceux qui ont reçu le don de prophétie, dans lequel est renfermé celui d'expliquer les fens profonds de l'Ecriture, en usent selon l'analogie & la Régle de la For (2): c'est-à-dire, que non-seulement ils ne donnent pas au Texte Sacré des sens contraires aux vérités de la Foi; mais encore qu'ils l'interprétent de la maniere la plus propre à affermir la Foi, à fortisser l'Espérance, & à édisser la Charité. C'est sur ce planque les Saints ont expliqué l'Ecriture Sainte, soit dans leurs Commentaires, soit dans

leurs

<sup>(1)</sup> Matth. XI. 15.
(1) Rom. XII. 6. Swe.ptopherlam, foeyindim.
sationem fidei.

leurs Traités, ou dans leurs Ecrits de controverse avec les hérétiques. Prétendre ouvrir une route dissérente de celle-là, c'est, contre le précepte formel de l'Apôtre, s'écarter de l'analogie de la Foi, & donner lieu aux erreurs

les plus monstrueuses.

La même licence ne paroît pas moins dans le Frere Berruyer & dans les Défenseurs. Tout son ouvrage en est une preuve continuelle, par l'opposition qui s'y trouve par-tout entre ses explications & celles des Saints Peres. Mais bornons nous ici aux principes qu'il établit dans ses Désenses. En voici un exemple. « Tout homme ; dit-il (1), « ayant captivé son en- « tendement sous le joug des vérités » décidées, doit conserver & désen- « dre la liberté qui lui reste. Il seroit » tyrannique d'entreprendre de le gêment au-de-là: d'autant plus que de » nouvelles lumieres sur l'explication » de quelques endroits de l'Ecriture.... » peuvent être avantageuses à la Religion ».

Tome I,

<sup>(1)</sup> Lettres en réponse à un Eccles. de Province au sujet de l'Hist. du Peuple de Dieu, &c. à Paris, 1754. L Lettr. pag. 7.

# 170 Instruction Pastorale

Reconnoissez - vous - l'i le langage d'un homme sincérement soumis d'elprit & de cœur aux vérités Catholiques? La Foi Chrétienne est appellée par les Concile (1) une pieuse affection qui nous porte à croire, Pius credulitatis affectus: une douceur & une suavité céleste qui nous fait confentir & acquiescer volontiers aux Dogmes révélés, Suavitatem in credendo & confintiendo veritati. Ici au contraire on nous représente la soumission aux vérités d.cidées, comme un joug si penible & si onércux, qu'après l'avoir fait subir au Fidele, il est bien juste de l'en dédommager en lui laissant une pleine liberté de pens ser comme il voudra sur tout le reste, & en particulier sur le sens des Ecritures : comme si les vérités de la Foi n'avoient pas une liaison essentielle avec ce que Dieu nous a révélé dans les Livres Saints. Mais quel plus criminel attentat peut - on commette contre l'autorité du Concile de Treme, que de traiter de tyrannique la loi salutaire qui gêne sur cela la liberté, en désendant d'expliquer l'Ecriture Sainte

(1) Concil. Araufic. Il. can. 1. & 7.

autrement qu'elle a été entendue par le consentement unanime des Peres?

Le mépris de cette loi est porté encore plus loin dans une autre Défense... du P. Berruyer, qu'on ne peut douter qui n'ait été concertée avec lui, si ce n'est pas lu -même qui en est l'auteur. En premier lieu, celui qui a tenu la p'ume, prétend se mettre fort au large, sous prétexte que « la matiere " du Décrez est restreinte aux choses " de la Foi & des M. urs » (1). Donc, "conclut il (2), quiconque n'inter-» préte pas la Sainte Ecriture contre eles Dogmes de la Foi & contre la \* rég'e des Mœurs, ne l'interpréte » point contre le consentement una-» nime des Peres. » C'est-à-dire, qu'il suffit, selon lui, pour satisfaire au Déerer du Concile, de ne pas se servir des paroles de l'Ecriture pour combattre directement & de front les Dogmes de la Foi, ou les vérités déci-des, comme le font les Sociniens & les autres hérétiques déclarés; mais qu'il n'est nullement nécessaire de re-

li) Ibid. pag. 12.

<sup>(1)</sup> Défense.... du P. Berr. adressée à M. \*\*\*, à Avignon 3755. Pag. 200

connoître que ces paroles sacrées protèvent les Dogmes Catholiques, quand même les Saints Peres l'auroient cru d'un consentement unanime.

En second lieu, pour ôter toute force à ce Décret, il distingue deux qualités dans les Peres; l'une de Propagateurs de la Tradition, l'autre d'Inserpréces: qualités qu'il fait consister en ce qu'une vérité de la Tradition, ils l'appuient du sens qu'ils donnent à certains Textes de l'Ecriture. Fier de cette distinction, il demande arrogamment si l'on est obligé de donner aux Peres la même confiance en les considérant comme interprétes de l'Ecriture, qu'en les regardant comme propagateurs de la Tradition: (1) comme si cette question n'étoit pas décidée formellement par les termes mêmes du Décret, qui parle du consentement unanime des Peres par rapport à l'interprétation des Saintes Ecritures.

L'unanimité des Saints Peres sur un très-grand nombre de Textes de l'Ecriture, prouve tout à la fois, & la Tradition constante de l'Eglise dans l'in-

<sup>(7)</sup> Ibid. pag. 25. & 26,

telligence de ces Textes, & la clarté de ces mêmes Textes. Car, comme l'a remarqué M. Bossuet (2), « dans » les Dogmes où l'Ecriture est la plus » claire, la Tradition est une preuve » de cetre évidence : n'y ayant rien » qui fasse mieux voir l'évidence d'un » passage pour établir une vérité, que » lorsque l'Eglise y a toujours vu cette » vérité dont il s'agit. »

En troisième lieu, l'Auteur haussant le ton de plus en plus, ne rougit pas d'attaquer directement le Décret en lui-même, & de le représenter comme une loi inconcevable, impofsible, injuste, déraisonnable. « Bien » nous en prend », dir ce téméraire(1), .... « que le Pere Berruyer ait » bien entendu le Décret du S. Con-» cile de Trente, & qu'il ne s'en soit " pas fait .... une régle qu'il n'est pas » possible de concevoir, & par consé-» quent de suivre. Qu'est-ce en effer, » que le consentement unanime des » Peres .... en qualité d'Interprétes? » Où le trouve-t-on réuni, ce consen-

H iij

<sup>(1)</sup> Défense de la Tradition & des SS. Peres. Liv. 2. th: 6. tom. 2. des Œuvr. Posth. pag. 47. (2) Désense .... à Avignon, pag. 32. & 33.

ment des Peres? Comment veut-on que je m'assure de leur concert, si vous n'ont pas travaillé sur le même objet? ... Quand aurai-je sini de les étudier, & seulement de les lire? Ensin, après bien des questions du même goût, on ne siniroit pas, a ajoute-t-il, si on entreprenoit d'épuiser toutes les impossibilités que renferme le consentement unanime des Peres, s'il falloit s'y consormer dans la pratique au sens où vous l'opposez avec emphase au Pere Berruyer.

Il faut fermer la bouche à cet impudent contradicteur du S. Concile. Il suffir pour cela de montrer deux choses: la premiere, que la loi qu'il insulte si indécemment, est très facile à entendre & à pratiquer: la deuxiéme, qu'elle est ouvertement violée dans les Commentaires des FF. Hardouin & Berruy r. Vous verrez dans la suite de cette Instruction une infinité de preuves de l'un & de l'autre. Nous nous contenterons ici d'indiquer deux ou trois exemples sensibles & palpables, dont nous aurons lieu de parler ailleurs avec plus d'étendue.

- 1. Est-il difficile de sçavoir, ou plutôt n'est-il pas de la plus grande certitude, que par ces paroles de l'Evangile, Omnia per ipsum facta sunt, Toures CHOSES ONT ETÉ PAITES PAR LUI, ( par le Verbe,) rous les Peres généralement sans en excepter un seul, ant entendu que Jesus - Christ entant que Verbe éternel, est le Créateur de toutes choses conjointement avec le Pere & le Saint-Ésprit? Or il n'est pas moins certain que les Freres Hardouin & Berruyer contredisent ce consentement unanime, en foutenant que ces paroles ne doivent pas s'entendre de Jesus-Christ comme Verbe, & ne prouvent pas qu'il foit Créateur; mais qu'elles signissent simplement que tout ce que Dieu a fait dans l'orire sur-naturel ou spirituel, il l'a fait en vue & à cause de Jesus-Christ.
- 2. Il n'est pas moins constant que par ces paroles du chapitre V de l'Epîte e aux Romains, In que omnes peccarerune, en qui tous ont peche, les Peres d'un consentement unanime ont entendu que tous les hommes ont péché en Adam, & qu'ils en ont tiré une preuve du péché originel. Cepen-

dant nos deux Religieux ne craignent pas d'assurer qu'il ne s'agit pas-là du péché originel, mais des péchés actuels que chaque homme commet

par sa propre volonté.

Il est donc évident en premier lieu, qu'il y a plusieurs passages de l'Ecrirure Sainte au sujet desquels le consentement unanime des Peres n'est nullement obscur, ni difficile à connoître: d'où il s'ensuit que la loi du Concile n'est ni inconcevable, ni impraticable; en second lieu, que nos deux Interprétes ont violé cette loi dans les endroits mêmes sur lesquels le consentement des Peres est le plus constamment unanime. Nous venons d'en citer deux exemples : vous en verrez dans la suite une infinité d'autres, qui ne sont ni moins frappans, ni d'une conséquence moins dangereuse pour la Foi.

Combien faut-il que les entreprises du Frere Berruyer en ce genre soient constantes & multipliées, puisque quelques efforts que son Défenseur fasse pour le disculper, il est néanmoins contraint d'avouer que son

Héros fait quelquefois bande à part (1)?
Mais, ajoute-il, alors même il n'est pas seul. Et pourquoi? La raison est curieuse: c'est, dit-il, qu'il a pour lui & avec lui le Texte qu'il explique, joint aux lumieres que de longues & de sérieuses combinaisons fournissent pour son intelligence (2). Et ailleurs: Encore faut-il que moi, qui depuis le Concile de Trente suis en possession de la Lettre autentique des Ecritures, je m'assure par l'examen intérieur de cette Lettre, si la glose des Interprétes anciens & modernes ne s'en éloigne pas (3).

Croiroit-on que des Prêtres & des Religieux qui se donnent pour Catholiques, sussent capables de se jouer si indignement d'une des loix les plus saintes de la Religion? Le Frere Berruyer est atteint & convaincu de donner aux paroles du saint Evangile des sens manisestement contraires au consentement unanime des Peres. Son Désenseur est lui-mêmesorcé d'avouer qu'il sait quelquesois bande à part: &, pour justifier une singularité si inexcu-

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 34. (2) Ibid. pag. 41.

<sup>(3)</sup> Ibid. pag. 31.

sable, on nous dit de sang froid, qu'il faut bien qu'il s'assure par son propre examen, si la glose-des Interprétes anciens, qui sont les Peres, & des modernes, ne s'éloigne pas de l'intérieur de la Leure; mais qu'après tout, lors même qu'il a contre lui le consentement des Peres & des Docteurs modernes, il n'est pas seul pour cela, parce qu'il a pour lui & avec lui le Texte même, éclairci par les combinaisons de son propre esprit. Ainsi, quoiqu'en dise le Concile de Trente, le consentement unanime de l'Eglise, manifesté par celui des Peres, ne sera plus la Régle de l'interprétation de l'Ecriture: Les lumieres que chaque particulier se procurera par son habi-leté à combiner le Texte Sacré, lui tiendront lieu de la Tradition : ce sera par la pénétration de son propre esprit qu'on parviendra à l'intelligence de la parole de Dieu: & un Commentateur aura beau avoir contre lui tous les Peres & tous les Interprétes modernes, il ne sera pas seul dans cette affreuse solitude, parce qu'il aura pour lui & avec lui le Texte même, interprété à sa façon.

Tirons encore de-là une autre conféquence. Le Frere Berruyer, nous diton, lorsqu'il a contre lui le consentement unanime des Peres & des Docteurs Catholiques, a pour lui le Texte Sacré. Si cela est, répliquerons-nous; Donc le consentement unanime des Peres & des Docteurs Catholiques est contraire au vrai sens du Texte Sacré. & le Texte Sacré entendu dans son vrai sens est contraire an consentement unanime des Peres & des Docteurs Catholiques! Donc, l'Ecriture & la Tradition font deux Régles de Foi, qui se contredisent & se détruisent réciproquement, au lieu de s'entraider & de concourir au même but! Donc, la Tradition n'est plus l'interpréte infaillible de l'Ecrirure ; puisque, pour prendre le vtai sens de l'Ecriture, il faut souvent abandonner la Tradition & le consentement una nime des Peres! N'est-ce pas-là attaquer du même coup les deux Régles fondamentales de la Foi? N'est-ce pas combattre l'écriture Sainte par la Tradition, & la Tradition par l'Ecriture Sainte?

Pour ne laisser, autant que nous H vj

## 180 Instruction Pastorale

Ce qu'il faut pourrons, aucun nuage dans vos esentendre par prits sur une matiere si importante, la Foi & des & pour vous découvrir en même-tems de plus en plus la grandeur du danger contre lequel notre Ministère Nous oblige de vous prémunir, il nous reste à vous expliquer pourquoi & en quel sens le Concile à restreint son Décret aux choses de la Foi & des Mœurs, appartenantes à l'édification de la Doctrine Chrétienne.

On voudroit vous faire accroire que par les choses de la Foi & des Mæurs, il faut entendre uniquement les vérités décidées par l'Eglise. Quand cela seroir, la cause des Freres Hardouin & Berruyer, n'en seroit pas moins désesperée. Vous verrez dans la seconde Partie de cette Instruction, qu'ils n'ont pas plus épargné les Mystères mêmes, & les autres vérités décidées & universellement professées dans l'Eglise, que celles sur lesquelles l'Eglise n'a point en-core prononcé définitivement. Mais c'est aller manifestement contre l'intention du Concile, que de restreindre ainsi son Décret aux seuls Dogmes décidés. Ecoutons ce que dit à ce sujet M. Bossuet dans son Instruction sur la

Version & les Notes de Richard Simon. » Il est question, dit ce Prélat (1), » de bien entendre ce que veulent dire » ces paroles, en matiere de Foi & de » Maurs, qui regardent l'édification: » s'il les faut réduire aux questions déja » expressément décidées, ou si l'on y » doit comprendre toutes les parties » de la Doctrine Chrétienne. Selon la » premiere interprétation, tout ce qui » n'est pas compris dans les Symboles » & dans les autres Décrets de la Foi, s est laissé à la liberté des Interprétes: » ce qui étend la licence à un excès » directement contraire à l'intention » du Concile. Car fon intention n'est » pas seulement d'empêcher que les » esprits pétulans, comme il les ap-» pelle, c'est-à-dire, hardis, témé aires & licencieux, ne s'élevent contre » les choses décidées; mais de les tenir » en bride pour prévenir les erreurs: » ensorte que lorsqu'ils voudront's'a-» bandonner à leurs fens, la Tradition » de l'Eglise & l'autorité des SS. l'eres. " mettent des bornes à leur témérité,

<sup>(1)</sup> Instr. sur la Version du N. T. de Trevoux, premiere Remarque sur la Remontrance, nomb. 7. tom. 2. pag. 345.

» & les empêchent de s'appuyer sur » leur fausse & présomptueuse pru-» dence. « Ce grand Evêque observe de plus (1), " qu'il y a une Tradition » qui doit précéder les Décisions de » l'Eglise, & qui fait la loi aux Inter-» prétes; ... & qu'outre ce qui est di-» rectement hérétique, ou erroné, ou » contre la Foi; il y a ce qui l'obscur-» cit & ce qui l'affoiblit dans ses preu-» ves, ce qui la blesse dans ses consé-• quences. Que ce soit là l'intention » du Concile «, & que son Décret embrasse tous ces objets, » tout le mon-» de, poursuit M. Bossuet (2), en est " d'accord, & le Cardinal Palavicin » l'a expressément démontré (Lib. 6. » cap. 18..) Il faut entendre de même, » dans la matiere des Mœurs, tout ce » qui tend à édisser la Doctrine chré-» iienne, selon le propre terme du » Concile. «

Vous demanderez peut-êrre, s'il n'y a donc rien dans l'Ecriture fur quoi un Interpréte ait la liberté de propofer des vûes, des ouvertures, des explications nouvelles. Ce n'est pas ce

<sup>(1)</sup> Ibid. fixième Remarque, nomb. 1. pag. 3574. [42] Ibid. premiere Remarque, nomb.7.

que nous prétendons, non plus que M. Bossuet. Nous conviendrons volontiers avec ce grand homme (2), qu'il y a certains endroits dans les Livres saints, sur lesquels il est permis à un Commentateur de faire des découvertes, pourvu qu'il s'y conduise avec la retenue qui convient. Telles sont les curiosités de l'histoire, ou des généalogies, ou des ries Judaiques, & autres choses de même nature, qui peuvent servir à éclaireir l'Ecriture, mais qui sont indifférentes à la Religion, & ne changent rien dans le fond. On peut mettre au même rang quelques passages obscurs & profonds, où les saints Peres se trouvent partagés, & dont le sens n'est pas déterminé par l'Eglise. La liberté que l'Eglise accorde aux Interprétes à cet égard, est fondée sur ce que ces sortes de matieres n'étant pas proprement l'objet de la Tradition & de l'enseignement de l'Eglise, la diversité des sentimens ne cause aucun préjudice à la Foi ni à la Morale hrétienne. » Mais » pour les points de Dogmes, d'édifi-» cation & de Mœurs, continue tou-

<sup>(1)</sup> Ibidem

#### 184 Instruction Pastorate

jours M. Bossuet, » lorsque les Peres » sont unanimes, leur seule unanimi-» té, qui est la preuve de la certitude » & de l'évidence, est une loi souve-» raine, aussi ancienne que l'Eglise, » que les Interprétes ne peuvent vio-» ler. "

Pourrions-nous donc réprimer avec trop de force la témérité de ces nouveaux Interprétes, qui non-seulement s'écartent quelquesois du sentiment unanime des Peres dans l'explication du Nouveau Testament; mais qui semblent avoir conspiré de s'en écarter sans cesse, sans respecter les Textes mêmes dont l'Eglise, par une Tradition constante & unif rme, s'est toujours servie pour prouver les Mystères & les Dogmes fondamentaux du Christianisme?

Après tout ce que nous avons rapporté des Freres Hardouin & Berruyer dans cet Article & dans les trois précédens, combien n'a t-on pas lieu d'être allarmés des attentats de ces Auteurs contre l'autorité des divines Ecritures? Vous avez en premier lieu vû qu'ils en rejettent les Textes originaux: celui de l'Ancien Testament,

en prétendant que le Texte Hébreu n'est autorisé que par la Tradition des Juis & non par celle de l'Eglise: celui du Nouveau, en soutenant que le Texte Grec, que l'Eglise a toujours tévéré comme sorti immédiarement de la plume des Apôtres, est un Texte supposé, fabriqué depuis peu de siécles par des faussaires, & infecté d'erreurs. Vous avez vû en second lieu, qu'en paroissant établir l'autorité de la Vulgate, ils l'ébranlent en effet & l'exposent aux railleries des Hérétiques, par l'affectation de n'appuyer cette autorité que sur des faits manisestement faux. Vous avez vû en troisiéme lieu, en combien de manieres ils dépouillent l'Ecriture-Sainte de son caractere essentiel de Régle de Foi. Enfin vous venez de voir qu'ils rendent l'Ecriture-Sainte inutile par le mépris qu'ils font de la loi essentielle qui défend de l'interpréter contre le consentement unanime des Peres. Il faut maintenant vous faire voir que ces Auteurs ne respectent pas davantage la Tradition, qui est la seconde Régle de la Foi Catholique.

#### CHAPITRE III.

L'autorité de la Tradition anéantie par les Freres Hardouin & Berruyer.

L'autorité I, de la Tradition, égale à celle de da l'Ecriture.

I. TOUTES les vérités qu'il faux croire, ne sont pas renfermées dans l'Ecriture-Sainte. Pour les embrasser toutes, il faut nécessairement joindre à la parole de Dieu écrite la parole non écrite, c'est-à-dire, la Tradition, laquelle, comme le déclare le Concile de Trente, doit être reçue avec autant de respect & de piété quall'Ecriture-Sainte; (1) Pari pietatis afficêtu ac reverentia.

Par la Tradition, on entend le déparde toutes les vérités que Jesus-Christa a enseignées de vive voix à ses Aportres; que les Aporres, instruits par ofdivin Maître, & éclairés des lumients intérieures du Saint-Esprit, ont consiées à l'Eglise; & qui passant, pour ainsi dire, de mains en mains, par unesuccession non interrompue d'ensei-

<sup>(1)</sup> Conc. Trident. Seff. 4.

gnement, se sont conservées jusqu'à présent, & se conserveront sans autune altération jusqu'à la fin des siècles.

Ce dépôt sacré renferme généralement rout ce que le Fils de Dieu a révélé à ses Apôtres, tant sur les Mystères & les Dogmes de la Foi, que par rapport à la Régle des Mœurs Jesus-Christ n'a rien enteigné à ses Disciples, qu'il ne leur ait prescrit de communiquer & de transmettre à toutes les nations & aux fiécles les plus reculés. Allez, leur dit ce divin Maître après sa résurrection (1), enseignez toutes les nations... Apprenez leur à garder tout ce que je vous ci confié: & tenez vous assurés que je siis avec vous tous les jours jusqu'a la consommation des siécles. Les vérités disertement exprimées dans l'Ecriture, existerient déja dans la Tradition, avant que d'èrre écrites. Outre ces vérités, la Tradition en renferme beaucoup d'autres, qui ne sont pas contenues dans l'Ecriture, ou qui ne le sont pas d'ane maniere distincte Enfin, c'est la Tradition qui fixe & qui détermine le vrai sens, & l'interprétation légitime

<sup>(1)</sup> Matth. XXVIII. 19. & 20.

des Livres saints. Jesus-Christ n'a doniné à ses Apôtres l'intelligence des Ecritures (1), qu'afin qu'elle se perpéndé d'âge en âge dans son Eglise. A quel titre en esset l'Eglise Catholique est-elle Juge du vrai sens & de l'interprétations des saintes Ecritures (2), sinon parce que leur intelligence fait parrie du déspôt, & par conséquent de la Tradition?

C'est par la succession d'un enseignement toujours subsistant & invariable, que la Doctrine Evangélique s'est perpétuée depuis les Apôtres julqu'à nous. Mais l'instruction de vive voix ne laissant par elle-même aucune trace après soi, quelle certitude atrions-nous, & comment serions-nous en état de prouver aux Hérétiques que durant cette longue suite de sicles qui se sont écoules depuis la nail fance du Christianisme jusqu'à présent on a toujous enseigné les mêmes vérie tés que nous croyons; si Dieu, qui veille sans cesse à la garde de son Eglis & à la sureté du dépôt de la Foi, n'avoit pas suscité de siécle en siécle, &

<sup>(1)</sup> Luc. XXIV. 45.

dans les différentes contrées du monde Catholique, des hommes aussi émisens en piété que distingués par leur fcience, qui par les excellens Ecrits qu'ils nous ont laissés, rendent un témoignage certain & non suspect de la doctrine qui étoit enseignée, crue & professée de leur tems? Les Ecrits de ces hommes vénérables, que nous appellons les Peres, ou les faints Docteurs, ne sont pas proprement la Tradition; mais ç'en sont de précieux monumens & des preuves authentiques. Quand un Point de Doctrine se rrouve enseigné universellement & uniformément de siécle en siécle par les Peres, c'est une marque certaine que ce Point appartient à la Foi, & qu'il fait partie du dépôt confié à l'Eglise; comme au contraire c'est un signe maniseste qu'une Doctrine est erronée, ou étrangere à la Foi, quand les Peres l'ont rejettée d'un consentement unanime, ou qu'ils ne l'ont pas connue.

C'est ce qui faisoit dire à Vincent de Lérins au cinquième siècle (1),

<sup>(1)</sup> Commonis. cap. 3. In Ecclessa Catholica magnoperè curandum est, ur id reneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum cat.

» que dans l'Eglise Catholique il faut » s'attacher a ce qui a été cru dans tous » les lieux, dans tous les tems, & par » tous les Fidéles, Quod ub que, qued » semper, quod ab omnibus. C'est-12, » ajoute t il, ce qui est véritablement » & proprement Catholique, selon la » propre signification de ce terme, qui » exprime une entiere universalité. B » faur donc suivre l'universalité, l'an-» tiquité, l'unanimité. Suivre l'uni-» versalité. c'est ne reconnoître pois » vérité de Foi, que ce qui est pro-» fessé par toute l'Eglise répandue dans " toute la terre. Suivre l'antiquité; » c'est ne s'écarter en rien des sentimens que nos Ancêtres & nos Peres ont clairement enseignés. Suivre l' » nanimité, c'est dans l'antiquité mo

Hoc est etenim verè proprièque Catholicum, que ipsa vis nominis ratioque declarat, que omnia vis universaliter comprehendit. Sed hoc ita deministre, si sequamur universalitatem, antiquitatem is consensionem. Sequimur autem universalitatem is modo: si hanc unam veram sidem esse antiquitatem verà ita, si ab his sensibus nullatem quam tota per orbem terrarum constitute Ecclesia antiquitatem verò ita, si ab his sensibus nullatem recedamus, quos sanctos Majores ac Patres nostre celebrasse manifestum est; consensionem quoque indem, si, si nipsa verustate, omnium, vel certè pendomium Sacerdotum pariter & Magistorium desire ciones sententiasque sectemus.

» me, s'attacher à ce qui a été décidé » ou enseigné par tous, ou au moins » par presque tous les Prêtres & les » Docteurs. «

Le consentement unanime des Peres à donc toujours été regardé dans l'Eglise Catholique co ume une Régle infa llible de croyance, dont il n'a jamais été permis de s'écarter. Abandonner le sentiment unanime des Peres, ne fût-ce que sur un seul Point, c'est abandonner la Tradition. Or la Tradition, comme le dit M. Bossuet (2), n'est ni un accessoire, ni rien d'é-\* tranger à l'Église; mais le fond même de sa Doctrine & de sa preuve. \* aussi-bien que l'Ecriture. « C'est par La fidélité à s'y conformer en tout, que la Foi se conserve dans son intégrité, exemte de toute erreur & de toute profane nouveauté. » Qu'on n'introminuise rien de nouveau; mais tenonsmous-en à ce que la Tradition nous transmis : " Nihil innovetur , nift med staditum est, disoit le Pape saint enne dans la célébre dispute toudant la validité du Baptême conferé

<sup>\*\* (1)</sup> Défense de la Tradition & des SS. Peres, Liv. 2.

par les Hérétiques. C'est-à-dire, fuivant le Commentaire que le même Vincent de Lérins a fait de ces paroles (1), que » la Régle de la Foi & de » la piété consiste essentiellement à » transmettre à ceux qui nous suivront, » toutes les vérités que nous avons re-" çues de nos Peres, avec la même · fidélité qu'ils ont eue à nous les trans » mettre: à ne pas prétendre conduire » la Religion où il nous plaît, mais à » la suivre avec sonmission où elle » nous conduit : qu'enfin le caractere » propre de la modestie & de la gra-» vité chrétienne, est de ne pas laisset '» nos idées particulieres à ceux qui » viendront après nous, mais de leur » conserver religieusement ce que nos » Peres nous ont laissé. «

C'est sur ce fondement que S. Augustin opposoit aux Pélagiens le confentement des Docteurs de l'Egliss, qui avoient précédé leur hérésie, com

m¢

<sup>(1)</sup> Commonic. cap. 4. Intelligebat vir prudente sanctus [Stephanus,] nihil aliad rationem pierais admittere, nisi ut omnia, quà side à Patribus succepta suerant, eadem side silis consignarentur, not que religionem non qua vellemus ducere, sed potitis, quà illa ducerer, sequi oportero: sidque esse proprium Christiana modestia & gravitatis, non su posteris tradere, sed à majoribus accepta servare,

me un témoignage décisif contreux.

"Ces saints hommes, leur disoit-il,

"n'ont cru que ce qu'ils ont trouvé

dans l'Eglise: ils n'ont enseigné que

ce qu'ils y ont appris: ils ne nous

ont laissé que ce qu'ils avoient reçu

» de leurs Peres « (1).

De-là vient enfin que quand il a été question de décider quelque Point de Doctrine contre de nouvelles hérésies, l'Eglise a toujours posé pour base de ses Jugemens & de ses Décrets, non-seulement les oracles de l'Ecriture-Sainte, mais encore la Doctrine unanime des Peres. Il est facile de s'en convaincre en lisant les Actes des Conciles.

De ces principes, qui sont incontestables, il s'ensuit que la Régle de la Foi n'a pas de plus dangereux ennemis, que ceux qui s'efforcent de détruire, ou de rendre méprisable l'autorité de la Tradition & des saints Peres. C'est cependant ce qui paroît partour dans les Ecrits des Freres Hardouin & Berruyer.

Tome I.

<sup>(1)</sup> Lib. 2. contra Julian. cap. 10. num. 34. Quod arenerunt in Ecclesia, tenuerunt. Quod didicerunt, document. Quod à Patribus acceperunt, hoc Filiis radiderunt.

Cinq attein-H. & B. donnent à l'autorité de la Tradition. 1. Le Fr. Berr. en pbscureit la Lource, en faifant dériver la Tradition d'une Ecole privée.

II. Vous n'avez pu voir sans indites que lesFF. gnation l'indécence avec laquelle ces Auteurs se jouent de la loi qui défend de s'écarter du consentement unanime des Peres dans l'interprétation des saintes Ecritures. Or mépriser, dans un Point si capital, l'unanimité des faints Peres, c'est évidemment mépriser la Tradition, dont, comme nous l'avons dit, l'intelligence du sens de l'Ecriture, fait une des principales

parties.

Mais ce n'est pas là le seul coup que ces Religieux portent à l'autorité de la Tradition. Pour vous donner d'abord en racourci, une idée de leurs excès sur cette matiere, nous les reduirons à cinq chefs: 1. ils en obscurcissent la source; 2. ils en rompent la chaîne, & en détruisent, autant qu'ils peuvent, toutes les preuves; 3. ils prétendent que les Ecrits des Peres ne sont plus intelligibles au commun des lecteurs; 4. ils n'en font pas plus d'usage dans leurs Commentaires, que f ces Écrits n'existoient pas, ou qu'ils; ne sussent dignes que de mépris; s. enfin ils établissent en principe qu'il est inutile & même dangereux de re-

courir aux Ecrits des Peres, pour connoître la Tradition de tous les siécles.

1. Comme rien ne contribue davantage à rendre la Tradition respectable, que la certitude & la publicité de son origine; rien aussi n'est plus capable de la décréditer, que de rendre cette origine incertaine & obscure, en donnant pour source à la Tradition, non l'enseignement public de Jesus-Christ & des Apôtres, mais une prétendue école secrete & particuliere, dont on ne trouve aucune trace ni dans l'Ecriture, ni dans aucun des SS. Docteurs. Si l'on en croir le Frere Berruyer, c'est dans cette espece d'école privée, & après sa résurrection seulement, in privata hujus temporis scholá (1), que Jesus-Christ a enseigné chirement à ses Apôtres les Mystères & les Dogmes de la Religion. C'est lans doute pour autoriser cette fausse prétention, qu'il ne craint pas de corcompre ces paroles Evangéliques du Chapitre 12. de S. Jean, v. 49. Mon Pere, qui m'a envoyé, m'a prescrit ce

<sup>(1)</sup> Hist..... 2. part. tom. 8. 9. 2. pag. 161. Quæ in privata hujus temporis Schola, à magistro ex acruis suscitato erecta, palàma & aperte discipulis tredata sunt.

que je dois dire & comment je dois pars ler ; Quid dicam & quid loquar ; & qu'il fait dire au Fils de Dien (1), Mon Perc qui m'a envoyé, m'a marqué tout ce que je devois dire EN PARTI-CULIER à mes Disciples, & ce que je devois prêcher PUBLIQUEMENT à mes auditeurs. C'est donc à dire que Jesus-Christ avoit deux sortes de doctrines, l'une qu'il prêchoit publiquement, l'autre qu'il ne communiquoit qu'en particulier, & à ses seuls Disciples. Et c'est à cette Doctrine secrete, comme nous l'avons vû, qu'appartien nent, Telon cet Auteur, tous les Mys tères & les Dogmes du Christianisme.

Cette conduite qu'il attribue au Sauveur du monde, il la fait tenir ensuite aux Apôtres. Il prétend qu'à l'exemple de leur Maître, ils ont évité de parler des Mystères & des Dogmes de la Foi dans leurs prédications publiques, & dans leurs Ecrits, dum scriberent, aut prædicarent (2); & qu'ils n'en donnoient connoissance que dans des instructions privées, & uniquement?

<sup>(1)</sup> Ibid. tom. 4. liv. 10. pag. 321. (2) Ibid. tom. 8, de methodo Christi & Apostole. rum , &c. pag. 165.

teux qu'ils disposoient au Baptême, & qui étoient déja censés Fidéles, privatæ reservabantur institutioni (1).

N'est-ce pas là obscurcir de gaieté de cœur, la source primitive d'où la Tradition découle, & affecter de répandre des ténébres sur la chose du monde qui a dû être la plus publique? On ne peut nier que Jesus-Christ n'ait souvent expliqué en particulier à ses Apôtres des vérités qu'il avoit proposées au peuple en paraboles (2). Il est vrai encore qu'il leur a donné plusieurs inftructions durant les quarante jours qui se sont passés depuis sa résurrection jusqu'à son ascension. Nous voyons dans les Livres des Actes que dans les fréquentes apparitions de Jesus-Christ à ses Apôtres, il leur parloit du Royaume de Dieu, loquens de regno Dei (3). Mais quel étoit précisément l'objet de ces entretiens? Le Sauveur leur révélat-il alors des vérités dont il ne leur eût point parlé auparavant, ou ne fit-il que leur expliquer davantage celles. qu'il leur avoit enseignées avant sa

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 169. (2) Marc. IV. 34. Matth. XVI. 36.

<sup>(3)</sup> Ad. 1.3.

mort? C'est une question que nous n'entreprendrons pas de résoudre; parce que l'Ecriture & la Tradition ne nous apprennent sur cela rien de positif. Ces paroles que J. C. dit à ses Apôtres immédiatement avant sa passion, Je vous ai appellé mes amis, parce que je vous ai découvert tout ce que j'ai appris de mon Pere (1), semblent marquer que dès-lors il leur avoit appris, du moins en substance & selon leur portée, toutes les vérités capitales de la Religion.

Mais sans rien décider sur cela, ce qui est certain, c'est que l'intention de Jesus-Christ n'a jamais été que sa Doctrine sût enseignée en secret, comme si celui qui est la lumiere du monde avoit cherché les ténébres. Lorsque le Grand-Prêtre des Juiss l'interrogea juridiquement sur ses Disciples & sur sa Doctrine, il lui répondit avec assurance: J'ai parlé publiquement au monde: j'ai toujours enseigné dans la Synague & dans le Temple, où tous les Juiss s'assemblent, & je n'ai rien enseigné en secret. Qu'est-il besoin que vous m'in-

<sup>(1)</sup> Joan. XV. 15.

terrogiez? Interrogez ceux qui ont entendu mes discours; ils sçuvent ce que j'ai enseigne; c'est à eux à en rendre

témoignage (1).

Bien loin de recommander le secret à ses Disciples, il leur a ordonné au contraire de prêcher hautement l'Evangile à toute créature (2), d'enseigner toutes les nations, de leur annoncer tout ce qu'il leur avoit lui-même enseigné (3), de prêcher au grand jour ce qu'il leur disoit dans les ténébres, & depublier sur les toits ce qu'il leur apprennoit en particalier; DICITE IN LU-MINE, PRÆDICATE SUPER TECTA (4).

Quand S. Paul recommande à Timothée de transmettre aux générations

(1) Joan. XVIII. 19. 20. 21. Pontifex ergo interrogavit Jesum de discipulis suis & de doctrina ejus. Respondit ei Jesus: Ego palam locutus sum mundo: ego semper docui in Synagoga & in Templo, quò omnes Judzi conveniunt, & in occulto locutus sum nihil. Quid me interrogas? Interroga eto qui audierunt quid locutus sim ipsis: ecce hi sciunt quz dizerim ego.

(2) Marc. XVI. 15. Prædicare Evangelium omni

creaturæ.

(3) Matth. XXIV. 19. Docete omnes gentes ..... docentes eos forvare omnia quæcumque mandavi yobis.

(4) Matth. X. 27. Quod dico vobis in tenebris, dicite in lumine; & quod in aure auditis, prædicate super tecta.

I 14

futures la connoissance des vérités Evangéliques, en les consiant comme un dépôt à des hommes Fidéles, qui suffent capables d'en instruire d'autres, (paroles qui expriment si bien l'origine, l'autorité & la succession perpétuelle de la Tradition) il le fait souvenir en même tems que ce n'étoit ni en secret, ni dans une école privée qu'il lui avoit appris à lui-même ces saintes vérités, mais publiquement & devant un grand nombre de témoins, per multos testes (1),

Dans l'exhortation qu'il sit à Ephèse aux Evêques & aux Prêtres qu'il y avoit convoqués, il leur rappelle la publicité de ses prédications. Vous sçavez, leur dit-il, que je ne vous ai caché aucune des vérités utiles au salut; que rien n'a pû m'empêcher d'enseigner tant en public que dans les maisons, & de prêcher aux Juiss & aux Gentils la pénitence & la Foi en Notre-Seigneur Jesus-Christ (2). Ce qui montre que les

<sup>(1) 2</sup> Tim. II. 2. Quæ à me audisti per multes testes, hæc commenda sidelibus hominibus, qui idonei erunt & alios docere.

<sup>(2)</sup> A.R. XX. 19. & 20. Scitis ..... quomodo nihil subtraxerim utilium, quominis annunriarem vobis & docerem vos publice & per domos, testisicana

Apôtres ne disoient en particulier que ce qu'ils enseignoient publiquement à tout le monde, aux Juiss comme aux Gentils, selon l'ordre exprès qu'ils

en avoient reçu de J. C.

En effet de quelle conséquence n'étoit-il pas, pour l'authenticité & la certitude du dépôt, que l'enseignement de l'Eglise naissante fût aussi visible que l'étoit l'Eglise elle - même, bâtie sur ce fondement? Il falloit qu'on pût fermer la bouche aux différentes hérésies qui s'éleveroient dans le cours des siécles, en leur opposant un témoignage constant, public, uniforme & universel. C'auroit éré exposer la Doctrine Chrétienne à être bientôt méconnue & contredite, que de ne la communiquer qu'à des personnes affidées, & dans l'obscurité d'une école privée. Quelle facilité une pareille conduire n'auroir elle pas donnée aux faux Docteurs, pour répandre clandestinement telles erreurs qu'ils auroient voulu, & pour les faire passer, sans qu'on s'en apperçût, pour la Doctrine des Apôtres ?

Judzis arque Gentilibus in Deum pænitentiam , & fidem in Dominum noftrum Jefum Christum.

#### 202 . Instruction Pastorale.

Que fait donc le Frere Berruyer en soutenant que Jesus-Christ & les Apôtres n'ont enseigné les Mystères & les Dogmes de la Foi que dans une école particuliere, & qu'ils se sont abstenus d'en parler dans leurs prédications publiques? Non-seulement il contredit en cela le Texte sacré; mais il obscurcit la source d'où la Tradition est venue jusqu'à nous: il affoiblir l'autorité de la parole de Dien non écrite, en lui ôtant sa publicité, & il fournit un prérexte aux Hérétiques pour contester les Traditions les plus certaines & les mieux attestées.

2. L'un & Pautre anéanles preuves de la Traditendant que les anciens Monumens Ecclésiastiques font supposes.

2. Mais voici un nouveau genre rautre anean-tissent toutes d'entreprise, qui paroîtroit incroyable, si l'esprit humain, livré à ses protion, en pré- pres ténébres, n'étoit pas capable d'enfanter les plus monitrueux, systèmes. Ces Auteurs ne tendent à rien de moins qu'à rompre absolument la chaîne de la Tradition, & à en abolir toutes les preuves, en faisant passer tous ou presque tous les Ouvrages des Peres, tant Grecs que Latins, pour supposés & fabriqués dans les siécles postérieurs par une troupe de faussaires.

C'est une chose connue de jous les

Sçavans, que par un travers d'esprit inconcevable, le Frere Hardouin hazarda sourdement ce prodigieux Paradoxe dans un Livre (\*) qui parut pour la premiere fois à Paris en 1693, & qui fut supprimé peu après par auto-tité publique. Il y insue assez clairement, quoique dans un style énigmatique qui lui est ordinaire, qu'à l'exception d'un très-petit nombre de Livres d'Auteurs Payens, qu'il lui a plû d'épargner, on ne sçait pas trop pourquoi tous les autres Ecrits, tant Grecs que Latins, tant Ecclésiastiques que Profanes, qui jusques-là avoient toujours passé pour être incontestablement des Auteurs dont ils portent le nom, étoient faux & supposés, & avoient été fabriqués par des imposteurs vers le treizième siècle (1).

Quelqu'extravagante que fut cette idée, & malgré les critiques qu'elle

I vi

<sup>(\*)</sup> Chronologiæ ex nummis antiquis restitutæ ptolusio, de nummis Herodiadum ad annum Christi 51. Cet ouvrage a été réimprimé en 1709, dans un remeil in-solio, qui a pour titre: Joannis Harduini opera selecta, Amstelodami, apud Josnnem Ludov: Delorme, 1709.

<sup>(1)</sup> V. un Écrit, qui parut en 1714, intitulé: L'Aitéifine découvert par le R. P. Hardonin, Jenfaite, dans les Ecrits de tous les Peres de l'Egisse & des Philosophes modernes.

a attirées, le Frere Hardouin y persista, & en répandit même plusieurs traces dans beaucoup d'autres Ouvrages qu'il publia dans la suite, & en particulier dans sa Chronologie de l'Ancien Testament imprimée en 1697 (1). Quand il lui arrive d'y citer quelque Pere de l'Eglise, (ce qu'il fait trèsrasement,) c'est toujours en faisant entendre que les Livres qui portent leurs noms, lui paroissent supposés (2); & afin qu'on ne lui attribue pas de suivre en cela son humeur ou sa prévention, il avertit dès le commencement de l'Ouvrage, qu'il ne rejette aucun Livre comme fabriqué par l'imposture, sans avoir des preuves certaines de son hétérodoxie (1).

(2) Voyez ce recueil, pag. 180. 631. 639. & alibi passim. On peut voir austi une Critique, inciculée: Vindicia veterum Scriptorum, contra J. Harduinum, S. J. Presb. Amstelodami... 1708.

(3) Chronol. vet. Test. pag. 115. col. 2. Hoc interim profitemur, [quod jàm alibi præsati sumus] tamets in hoc opere paucorum admodum Scriptorum testimonio utimur ad saciepdam sidem, tamen neminemunum à nobis veluti supposititium repudiatum it aliquando, aut es nots inurendum este, nisa quem nobis constiterit indubitatis argumentis, sidem

<sup>(1)</sup> Chronologia veteris Testamenti ad Vulgatam versionem exacta & numeris antiquis illustrata. Cet Ouvrage a été réimprimé dans le recueil ci-dessus indiqué.

Plusieurs années après, le Provincial & les Supérieurs des trois Maisons des Jésuites de Paris, ayant appris qu'on imprimoit actuellement un Recueil de plusieurs Ouvrages du frere Hardouin, dans un pays étranger voisin de la France, se crurent obligés de désayouer ce Recueil. Ils le firent par une déclaration qu'ils rendirent publique (1). Après y avoir dit que parmi les Ouvrages contenus dans cette nouvelle Edition, il y en avoit quelquesuns qu'ils souhaiteroient qui n'eussent jamais vu le jour, ou qui sussent demeurés dans l'oubli, ils continuent en ces termes: « les principaux > chefs d'accufation formés contre » ces Ouvrages, & que nous croyons » bien fondés, sont:

" 1. Que l'Auteur y avance des raits, & y établit des principes, d'où l'on peur conclure la supposition de presque tous les anciens Monumens Ecclésiastiques, & celle d'un grand nombre d'Ouvrages

» prophanes.

cam labefactare conatum este, quæ ..... usque ad nos dimanavit.

(1) Voyez le Journal de Trevoux, de Décembre

. » 2. Qu'il y déclare même positi-2, vement, qu'il doute de l'antiquité 2 desdits Ouvrages, tant Prophanes 2 qu'Eccléssastiques.

» 3. Qu'il y en a même quelques-» uns fur la supposition desquels il

» décide nettement.

» 4. Qu'il semble n'être pas persuadé » de l'antiquité du Texte Grec de » l'Ecriture Sainte.

» 5. Qu'il a encore avancé quelques » autres nouveautés, dont on pourroit » tirer des conséquences dangéreu-» ses.

» C'est ce qui nous a donné lieu de . » publier la déclaration suivante :

» publier la déclaration suivante:

» 1. Nous rejettons comme perni» cieux le paradoxe de la supposition
» du Texte Grec de l'Ecriture, des
» Ouvrages soit des Peres Grecs, soit
» des Peres Latins, & des autres mon
» numens Ecclésiastiques, reconnus
» communément dans l'Eglise comme
» véritables.

» 2. Nous regardons, aussi comme » une chimere insoutenable, la suppo-» sition des Auteurs Prophanes, dont » les Ouvrages, selon le sensiment » commun des plus habiles Critiques,

» ont été faits dans les siécles où l'on » met ordinairement ces Auteurs.

· " 3 Nous condamnons encore plus » cette prétendue supposition au re-» gard de ceux d'entre les Auteurs » Prophanes, dont les Ouvrages ont » été cités par les anciens Docteurs de » l'Eglise; parceque ce sentiment ren-» fermeroit la supposition des Ouvra-» ges mêmes de ces Saints Docteurs.

4 Nous reconnoissons pour faux « tous les faits & tous les principes " qu'on trouvera dans les Livres du » pere Hardouin, d'où l'on pourroit » légitimement conclure quelqu'un » des paradoxes fuldits.

» 5 Nous désavouons route autre » opinion qui se pourra trouver dans » ces Livres, & qui ne s'accordera » point avec la Doctrine commune » des Théologiens Catholiques.

" 6 Enfin nous désayouons, pour » les raifons susdites, toute Edition » faite on à faire de ces Ouvrages.... Signé, MICHEL LE TELLIER, Provincial.

> ... GABRIEL DANIEL, Supégieur de la Maison Professe.

## 208 Instruction Pastorale

HENRI-CHARLES FORCET; Recteur du Collége. PAUL BODIN, Recteur du Noviciat.

A la suite de cette déclaration étoit jointe la Retractation du Frere Hardouin. Elle est conçue en ces termes, qui en constatant les délits par l'aveu du coupable, paroissoient en même tems annoncer un fincere répentir,

« Je fouscris sincérement à tout le » contenu de la déclaration ci-dessus. » Je condamne de bonne foi dans mes » Ouvrages ce qu'elle y condamne, » & en particulier ce que j'ai dit » d'une faction impie, laquelle auroit » fabriqué depuis quelques siécles la » plupart des Ouvrages Eccléfiaftiques • ou Prophanes qui ont passé jusqu'ici » pour anciens. Je suis très-fâché de » n'avoir pas plutôt ouvert les yeux » là-dessus. Je me sens très - obligé » aux Supérieurs de la Compagnie, « qui m'ont aidé à sortir de mes pré-» ventions. Je promets de ne dire ja-" mais, ni de vive voix, ni par écrit, » rien qui soit directement ou indi-» rectement contraire à ma présente » Rétractation. Et si dans la suite je

» voulois révoquer en doute l'anti» quiré de quelque Ouvrage, soit
» Ecclésiastique, soit Prophane, que
» personne avant moi n'auroit accusé
» de supposition, je ne le ferai qu'en
» proposant mes raisons dans un Ecrit
» publié sous mon nom, avec la per» mission de mes Supérieurs, & l'ap» probation des Censeurs publics. En
» foi de quoi j'ai signé ce 27 Décem» bre 1708.

» Jean Hardouin, de la Com-

» pagnie de Jesus. »

Qui n'auroit cru qu'après une rétractation si positive, si détaillée, si publiquement annoncée, ce paradoxe, destructif de la Tradition, seroit à jamais enseveli, & qu'on n'en entendroit plus parler? Cependant, soit que le Frere Hardouin n'y eût renoncé qu'en apparence, soit qu'il y soit revenu bientôt après, on retrouve le même désire dans ses Écrits postérieurs. Son Commentaire sur le Nouveau Testament, qui n'a été imprimé qu'après sa mort, en fournit lui-même des preuves palpables. Non-seulement le Frere Hardouin y renvoie très-souvent à ses premiers Ecrits, qui n'auroient pas dû voir le jour, & en conséquence desquels il avoit été contraint de se retracter (1); mais de plus il y exprime formellement fon scandaleux système à l'occasion de ces paroles de l'Epître aux Romains (2) În quo omnes peccaverunt. Le Concile de Trente a allégué ce passage pour prouver que tous les hommes ont péché dans Adam, & il déclare que c'est ainsi que l'Eglise Catholique l'a toujours entendu. Malgré cela, ( le croiriez-vous?) ce Religieux a la hardiesse de soutenir que ce n'est point-là le sens de l'Apôtre Saint Paul; il donne un démenti formel à toute l'Eglise représentée par ce Saint Concile, il accuse le Concile de s'être trompé, en croyant

<sup>(1)</sup> Il y renvoye à son Livre de Nummis Herodiadum, in Matth. cap. 14. v. 1. pag. 57. col. 1. In Luc. cap. 1. v. 5. pag. 150. col. 2. In Act. Apost. cap. 12. v. 1. pag. 373. col. 1: & à sa Chronologie de l'Ancien Testament, in Matth. c. 1. v. 11. & 12. pag. 150. col. 1. In Cap. 26. v. 2. pag. 97. col. 1: In Matc. c. 2. v. 26. pag. 109. col. 2. In Luc. cap. 1. v. 5. pag. 150. col. 2. In cap. 2. v. 22. pag. 158. col. 1. In cap. 3. v. 22. pag. 166. col. 2. & v. 23. pag. 167. col. 2. & v. 27. pag. 168. col. 2. In cap. 22. v. 1. pag. 222. col. 1. In Joan. c. 2. v. 20. pag. 261. col. 1. In Act. Apost. cap. 5. v. 36. pag. 347. col. 2. In cap. 7. v. 2. p. 354. col. 1. & v. 43. p. 357. col. 1. In cap. 12. v. 3. pag. 373. col. 1. Inc. 13. v. 20. & 21. p. 379. col. 2. In Epist. ad Galat. cap. 3. v. 17. pag. 558, col. 1. (2) Rom. V. 12.

que l'Eglise avoit toujours expliqué sinsi le Texte de l'Apôtre. C'est une erreur de fait, dit-il, qui vient du préjugé où étoient les Peres du Concile, & où sont encore tous les Théologiens, que les Ecrits qui portent les noms des Peres sont effectivement d'eux (1). Il seroit difficile d'énoncer d'une maniere plus assertive, que les Ouvrages attribués aux Peres sont faux & supposés: mais quel usage plus criminel peut-on faire d'une prétention sieinsensée, que de l'employer pour contredire de front la décision d'un Concile Œcuménique, & pour aier la Tradition perpétuelle de l'E-glise dans l'intelligence d'un Texte, d'où elle a toujours tiré une preuve manifeste du Dogme du péché Originel?

<sup>(1)</sup> Hard. in Epist. ad Rom. c. 5. adnot. ad v. 12. pag. 446. col. 1. Dictum illud Apostoli, in quo omnes peccaverume. si Tridentina Synodus diceret semper Ecclesiam intellexisse de originali peccato; de Ecclesa intelligeret, non ut Judex pronuntiat de aliqua controversa post examen, sive à Concilio, sive ab Apostolica sede institutum; sed ut in Scholis docent prerique omnes Theologi: sed hi sic sensere illa zunte, atque esiàm num ita sentiunt, nullo alio nixi sundamento, qu'am librorum, quos à Patribus scriptos esse supraverunt, & adhuc putant: error autem sibe est saci tanum historici, &c.

## 212 Instruction Pastorale

Vous n'attendez pas sans doute de nous que nous réfutions sérieusement de pareilles extravagances: mais nous ne pouvons nous dispenser de faire ici deux réflexions.

La premiere est qu'il faut qu'un Auteur se trouve prodigieusement importuné par la Doctrine unanime des Saints Peres, pour imaginer un moyen de s'en débarrasser aussi désesperé, que l'est celui de prétendre que tous les Ecrits qui portent leur nom, & dont la vérité est attestée par des preuves sans nombre, sont des Ecrits Supposés. Ce Religieux s'est-il donc cru d'une assez grande autorité, pour décréditer ainsi d'un seul trait de plume tout ce que l'antiquité Ecclésastique nous a saissé de plus respectable ? Dans la tête de qui s'est-il flatté de faire entrer cette pensée folle, que ce nombre immense de Livres Grecs & Latins, de Livres marqués par tant de styles & de caractères différens, remplis de la Doctrine la plus sublime & la plus étendue, qui traitent d'une infinité de matiéres très-diverses, où l'onction de la piété & la Religion la plus pure se font sentir à chaque

page, soient la production d'un criminel complot ? A-t-il pû ne pas voir que c'étoit le comble de l'extravagance d'assigner pour époque d'une pareille falsification, d'ailleurs impossible en elle-même, un siécle dans lequel le bon goût des Langues Grecques & Latines étoit absolument perdu, & qui n'a pas produit un seul Ecrit qui soit comparable à ceux qu'on lui impute d'avoir supposé? Quel égarement, de s'imaginer que dans un tems d'ignorance & de mauvaise littérature, ces prétendus imposteurs aient eu le talent de conduire seur fourberie avec tant d'art & d'habileté, qu'ils en aient imposé à tout l'Univers; & que dans cette quantité prodigieuse d'Ecrits de tout genre qu'on veut qu'ils aient fabriqués, ils aient sçû varier si parfaitement les génies, les caractères, les styles, que les Sçavans mêmes n'ont pû jusqu'à présent y découvrir la moindre trace de supposition? L'autre réslexion, c'est qu'il faut que le scandale excité par le paradoxe

L'autre réflexion, c'est qu'il faut que le scandale excité par le paradoxe du Frere Hardouin, ait été bien éclatant, pour que nonobstant la considération dont il jouissoit dans sa Com-

pagnie, les Supérieurs des trois Maitons de Paris n'aient pas cru pouvoir se dispenser de le désavouer publiquement, & d'exiger de lui l'Acte de Rétractation que vous avez vu. Mais que peut-on penser de cet Acte! Si ce Religieux l'a donné sans un repentir sincère de ses erreurs, il a trompé indignement le public, l'Eglise, & ses propres Supérieurs. Si c'est de bonne foi au contraire qu'il a reconnu & retracté ce qu'il avoit osé avancer, d'où vient qu'il n'a pas persévéré dans ces sentimens? S'il s'est cru bien fondé à revenir sur ses pas, ne devoit-il pas du moins à la Vérité, à l'Eglise, au Public & à lui-même, de mettre en évidence les raisons qui le déterminoient à reproduire de nouveau ce qu'il avoit si expressément condamné? Ne s'y étoit-il pas même engagé par son Acte? Cependant il n'a fait ni l'un ni l'autre. Il a continué de répandre plus ou moins ouvertement le paradoxe qu'il avoit abjuré, sans se mettre en peine d'exposer les causes de ses variations. En effet, quelle raison plausible auroit-il pu alléguer pour appuier une rêverie, dont la seule

idée avoit révolté tous les esprits, & contre laquelle le bon sens & la Re-

ligion reclament également?

Quoique le Frere Berruyer n'établisse pas directement ce paradoxe, il avance néanmoins des choses qui en sont inséparables. Telle est, entr'autres, cette affertion, dont nous avons parlé ailleurs (1), que le Texte Grec du Nouveau Testament est postérieur de bien des siècles à la Vulgate Latine, & que les Grecs jaloux de l'Eglise Latine, l'ont fabriqué long-tems après leur séparation. Cela posé, toutes les réveries du Frere Hardouin deviennent autant de réalités. Car si le Texte Grec du Nouveau Testament a été fabriqué depuis le schisme des Grecs, il s'ensuit évidemment que les Commentaires d'Origenes, de Saint Chrysostome, de S. Cyrille d'Alexandrie, de Théodorer, & généralement de tous les Peres Grecs, où ce Texte existe; que tous les autres Ouvrages des Peres Grecs, où ce même Texte est perpétuellement cité; que les Actes des anciens Conciles tenus en Orient,

<sup>(1)</sup> Voyez ci-dessus chap. 2. arr, 2. nomb. 3. p. 55. & suiy.

& qui contiennent un grand nombre de passages Grecs du Nouveau Testament allégués contre les hérétiques de ces tems là; que presque tous les Ecrits des Peres Latins, & en particulier ceux de Saint Jérôme, qui parle si souvent du Texte Grec du Nouveau Testament comme du Texte original, ne peuvent être regardés que comme des Ecrits faux, supposés, fabriqués par des Imposteurs depuis le schisme de Photius.

Les conséquences d'un si énorme système sont affreuses. Il ne tend à rien moins, qu'à anéantir toutes les preuves de la perpétuité de la Tradition. Comment l'Eglise pourra-t elle désormais montrer aux Sectaires, que les Dogmes qu'elle enseigne, elle les a toujours enseignés, si tous les monumens qui de siècle en siècle rendent témoignage à ces Dogmes sacrés, sont regardés comme la production du mensonge & de l'imposture?

3. Autre efpéce de Pirrhonisme imaginé par te Fr. B. pour

3 Le Frere Berruyer a encore imaginé une autre espèce de Pirrhonisme qui tend à la même fin : c'est de préte Fr. B. pour rendre que les Ecrits qui traitent de crits des E- rendre que les Ecrits qui traitent de crits des Peres la Religion, quelque clairs qu'ils foient

soient en eux-mêmes, ne sont intelligibles au commun des Lecteurs que glife, dans le tems où ils sont composés; d'où il conclut que les Peres étant éloignés de nous de plusieurs sécles, il n'y a presque personne qui soit capable de pénétrer quelle a été leur pensée. « Aujourd'hui, dit-il, (1) " nous entendons sans commentaire » & fans paraphrase les Traités de nos » Théologiens & les Instructions de "nos Evêques au sujer des contro-» verses de Religion qui occupent notre siècle. Un jour viendra peut-» être que l'objet des recherches étant " changé, ces Ouvrages, tout clairs » qu'ils nous paroissent, auront be-» soin, pour n'être pas mal interpré-» tés par le commun des Fidéles, » d'être rapprochés des circonstances » des tems, des lieux & des personnes, qui auront alors disparu. Peut-» être qu'il sera nécessaire, pour en prévenir les abus, qu'une main ha-» bile en éclaircisse le langage, tou-» jours sujet à des variations arbitraires, & qu'elle le mette à la portée

(1) Berr. 3. part. tom. 1. Preface , pag. 8. 9. Tome I. K

" de l'intelligence commune. Il en 
" fera des Docteurs & des Peres de 
" nos jours, comme des Peres & des 
" Docteurs des premiers siécles.... 
" Les Ecrits mêmes des Auteurs sacrés 
" sont souvent par rapport à nous de 
" cette nature.... Ce sont des Instruc" tions Pastorales, mais elles sont en 
" date du premier siécle de l'Eglise: 
" il faut les mettre à l'usage des Chré" tiens du dix huitième."

Ouel est le but de ce Discours, sinon de faire accroire que tout est problématique & incertain dans la Religion, & que les précieux Monumens de l'antiquité Ecclésiastique ne peuvent être d'aucun secours à l'Eglise, pour l'éclaircissement & pour sa défense de sa Tradition? Les Peres & les Docteurs des premiers siècles, nous diton, sont trop distans de nous, pour que nous puissions prendre le vrai sens de leurs Ecrits. Pour en prévenir l'abus, il est nécessaire qu'une main habile en éclaircisse le langage, toujours sujet à des variations arbitraires. Avec de pareils principes, que devient la Tradition? Que deviennent les promesses de Jesus-Christ? Que ces faux Sçavans

connoissent mal les avantages de l'Eglise Catholique, & les moyens dont Dieu se sert pour la tenir invariablement attachée à sa vérité!

Non, l'Eglise, toujours assistée par le Saint-Esprit, ne varie pas plus dans son Langage que dans sa Foi. S. Paul recommande à Timothée, & en sa personne à tous les Pasteurs, & pour tous les tems, d'éviter les profanes noureautés de paroles (1), & de conserver le dépôt du Langage Apostolique & la forme des saines paroles (2), avec la même fidélité que le dépôt de la Docuine. Les promesses qui assurent à l'Eglise l'indéfectibilité dans son enseignement, ne lui garantissent pas moins qu'elle ne s'écartera jamais du langage tie irrevocablement par l'Ecriture & par la Tradition. Comme c'est par le moyen de la parole que la Foi se communique & se perpérue, selon cerre maxime de l'Apôtre (3), Fides ex auditu auditus autem per verbum Christi;

<sup>(1) 1.</sup> Timoth. VI. 20. Depositum custodi, devi-

<sup>(1) 1.</sup> Timoch. I. 13. & 14. Formam habe sanom verborum quæ å me audisti.... Bonum deposm custodi.

<sup>(3)</sup> Rom. X 17.

prétendre que la maniere d'exprimer les vérités de la Foi est différente aujourd'hui de ce qu'elle a été dans les siécles passés! c'est supposer que d'un siccle à un autre l'Eglise change de langage: c'est, par une suite nécessaire, Supposer des variations dans la Foi même, qui est étroitement liée avec le langage de la Foi : enfin c'est détruire absolument la Tradition, puisqu'elle ne consiste qu'à faire passer successivement de bouche en bouche les mêmes vérités sous la même forme de paroles.

▲ Ces Auteurs ne font pas plus d'udes Peres, que s'ils n'exiftoient pas.

4. Autre artifice dont ces Auteurs se servent pour décréditer sourdement tage des Ecrits les Peres de l'Eglise. C'est de ne pas plus parler d'eux & de leurs Ecrits, que

s'ils n'avoient jamais existé.

Tout ce qu'il y a eu jusqu'ici dans l'Eglise d'Interprétes de l'Ecriture-Sainte, se sont fait une loi de rechercher & de rapporter avec respect les explications des saints Docteurs. Les Freres Hardouin & Berruyer font les premiers qui aient affecté de prendre une voie toute opposée. On ne trouve les Peres de l'Eglise cités en aucun en-droit de leurs Commentaires. Par-tout c'est leur propre esprit & leurs idées

particulieres, & non la Tradition, qui les guident. Faut-il s'étonner après cela que toutes leurs explications soient marquées au coin de la singularité, de la témérité & de l'erreur?

En vain allégueroit-on que le Frere Berruyer s'est proposé de faire une Histoire tirée des seuls Livres saints. Il est vrai que le titre de son Livre le porte; mais il ne faut que l'ouvrir, pour voir à chaque page qu'il se donne la liberté d'ajouter au Texte sacré tout ce qu'il lui plaît, & que sa prétendue Histoire est un Commentaire continuel. Pouvoit-il donc se dispenser de prendre les saints Docteurs pour modeles, & l'Eglise ne lui en faisoir-elle pas une loi expresse ? Si, pour rendre la narration plus légere & plus agréable, il ne jugeoit pas à propos d'y insérer les sources où il avoit puisé, ne devoit al pas an moins les indiquer à la marge; & y auroit-il manqué, s'il avoit puisé dans de bonnes sources?

D'ailleurs, ce n'est pas seulement dans le corps de son Histoire qu'il ne paroît aucun vestige des Ecrits des saints Docteurs. Il ne les cite pas davantage dans ses Présaces, dont une

K iij

remplit un Volume entier, ni dans ses Dissertations Latines. S'il lui arrive en deux ou trois endroits de ce dernier Tome de parler des Peres en général, & sans en nommer aucun, ce n'est que pour témoigner qu'il n'en sait aucun cas, en les représentant comme de bonnes gens, plus propres à donner prise aux Hérétiques, qu'à les bien résuter.

s. Le Fr. B.

s. Ce mépris pour la Tradition & trouve mau- les SS. Peres paroît encore très-sensiterche les blement par la mauvaise humeur que preuves de la le Frere Berruyer témoigne contre les des Peres, que s'applides Peres, que à étudier & à suivre la Doctrine

quent à étudier & à suivre la Doctrine de l'antiquité. A l'entendre, il est toutà-fait inutile, & même dangereux de chercher dans les Ouvrages des Peres la preuve de la Tradition; c'est uniquement dans l'enseignement actuel de l'Eglise Romaine qu'il veut qu'on la trouve. « Ce seroit une présomp» tion intolérable, dit-il (1), que de 
» vouloir rappeller l'Eglise essentielle» ment chargée de la conservation du 
» dépôt, à ce qu'elle enseignoit autre» fois par l'organe de ses Peres, com-

(1) i. part. Préface, tom. 1. pag. 262, & 263.

» me si elle ne l'enseignoit plus. Ceux » qu'elle honore aujourd'hui du nom » de Peres & de Maîtres, ont éré, » tant qu'ils ont vé u, ses Disciples & » ses Ensans.... C'est dans l'enseigne- » ment de l'Eglise Romaine, & dans » l'enseignement présent, que je trou- » ve sans risque & à peu de frais la » Tradition de tous les siécles. C'est-là » qu'il faut chercher la Religion de » Jesus-Christ, sût-ce à dessein de la » combattre. »

A qui en veut ce téméraire? Nous l'avons vû plus haut blâmer l'usage où sont les Théologiens, de prouver les Dogmes de la Foi par l'Ecriture-Sainte. Cet usage, à son avis, est un des plus grands obstacles à l'intelligence du vrai sens de l'Ecriture. Ici il trouve mauvais que ses mêmes Théologiens recourent aux Ouvrages des Peres pour y puiser l'ancienne Tradition. L'enseignement présent est la seule régle qu'il permet de consulter, sans rechercher ce qui a été enseigné dans les siécles précédens. Croit-il donc qu'il puisse y avoir de la contradiction entre l'enseignement présent, & celui des siécles auxquels les Peres ont vécu?

### 224 Instruction Pastorale

Craint-il qu'en comparant la Doctrine actuelle de l'Eglise avec les précieux Monumens de l'Antiquité, on n'y apperçoive des différences qui convaincroient l'Eglise d'innover maintenant, ou les saints Peres d'avoir été dans l'erreur?

L'Ecriture-Sainte, la Tradition attestée de siécle en siécle par les saints Docteurs, & l'enseignement perpétuel de l'Eglise, sont trois Régles de Foi que Jesus-Christ a unies indissolublement, & qu'il n'est jamais permis de séparer. La parole de Dieu écrite & la parole non écrite deviendroient le jouet des interprétations humaines, si l'Eglise n'étoit pas assistée du Saint-Esprit, pour déterminer infailliblement quel est le vrai sens de l'Ecriture & quelles sont les vraies Traditions. D'un autre côté, l'enseignement de l'Eglise, quoique certain en lui-même, deviendroit incertain & chancelant par rapport aux simples Fidéles, surtout dans les tems de dispute & d'obscurcissement, s'il étoit dépourvû du témoignage que lui rendent l'Ecriture & la Tradition, qui sont les deux Régles primitives de la Foi, & la preuve

toujours subsistante de la vérité, de l'ancienneté, & de la perpétuité de la

Doctrine Catholique.

Ce n'est donc pas pour rappeller l'Eglise à ce qu'elle a enseigné autresois, comme si elle ne l'enseignoit plus, que les Théologiens s'appliquent à recueillir dans les Ecrits des saints Docteurs les preuves de la Tradition. Leur but en cela, conformément à l'esprit & à la pratique perpétuelle de l'Eglise, c'est de convaincre les Novateurs que ce que l'Eglise enseigne à présent, elle l'a toujours enseigné, & que ce qu'elle condamne comme des erreurs, elle l'a toujours condamné: c'est de fournir aux Pasteurs & à tous ceux qui sont chargés de la fonction d'instruire, les preuves des vérités Catholiques, afin qu'ils soient en état d'affermir les Fidéles dans la Foi, & de fermer la bouche aux contradicteurs: c'est de dissiper l'ignorance & de confondre la témérité de ceux qui voudroient faire passer pour l'enseignement de l'Eglise, des nouveautés que l'Eglise n'approuve pas, & qui même sont contraires à sa vraie Doctrine. Prétendre au contraire, comme le fait le Frere Berruyer, que ce soit uniquement dans l'enseignement présent de l'Eglise Romaine qu'il faut chercher la Tradition de tous les siécles; c'est, sous une fausse apparence de respect pour l'enseignement présent de l'Eglise, lui ôter l'appui qu'il trouve dans la Tradition; c'est représenter cet enseignement comme isolé & renfermé dans le tems présent, au lieu que c'est une chaîne & une continuité d'enseignement toujours subsistant & toujours unisorme, qui a duré sans interruption depuis les Apôtres jusqu'à nous, & qui durera jusqu'à la fin des siécles; c'est blâmer la conduite de l'Eglise elle-même, qui dans ses Conciles a toujours recouru à l'Ecriture-Sainte & aux témoignages des Peres, pour former ses décisions sur la Foi & sur les Mœurs, & pour montrer la vérité de sa Doctrine.



#### CHAPITRE

Atteintes données par les Freres Hardouin & Berruyer à l'autorité actuelle de l'Eglise.

E que vous venez de voir du Fre-re Berruyer, pourroit vous faire croire qu'il ne dégrade l'autorité de l'Ecriture & de la Tradition, que dans la vûe de relever davantage l'autorité de ce qu'il appelle l'Eglise enseignante, ou l'enseignement présent de l'Eglise. Quand ce seroit-là son intention, le moyen qu'il prend pour cela n'en seroit pas moins condamnable. Relever avec emphase les prérogatives de l'Eglise, en même-tems qu'on ébranle ce qui en est le principal fondement, c'est à-peu-près comme si l'on exageroit la puissance & les droits d'un Prince, à qui on enleveroit ses titres & tout ce qui peut servir à sa défense.

I. C'est une vérité de Foi, qu'en tout tems l'Eglise Catholique enseigne la sies sur l'entre de l'Eglise. Doctrine du salut dans sa pureté: L'Est de l'Eglise. Quoique l'Esprit de vérité, qui l'instruit de toute vé-glise enseigne

K vi

il y a cependant quelque-

en tout tems rité (1), demeurera éternellement avec toute vérité, elle (2). A quelque danger que le dépot sacré soit exposé, soit par la viofois des vêri- lence ouverte des ennemis du dehors. tés obscurcies soit par les sombres artifices des cordans son sein. rupteurs du Dogme & de la Morale; au milieu de ces différentes attaques, l'Eglise sera toujours la colomne & l'appui înébranlable de la vérité (3). Jamais les portes de l'Enfer, c'est-à-dire, les erreurs ni les fcandales, ne prévaudrone contre elle (4). Le Fils de Dieu a promis à ses Apôtres d'être avec eux & avec leurs fuccesseurs dans le saint Ministère, d'y être tous les jours jusqu'à la consommation des siècles; & sa promessen'est pas moins infaillible, qu'elle est expresse & absolue (5).

Mais quoiqu'il n'y ait aucun tems où l'Eglise n'enseigne toutes les vérités du salut, elle n'enseigne pas néanmoins toujours toute vérité avec la même unanimité. Il y a des Dogmes expressément décidés, dont la profession est uniforme par-tout, & qu'on ne peut

<sup>(1)</sup> Jean. XVI. 13.

<sup>(2)</sup> Jean. XIV. 16. (3) I. Timoth. III. 15. (4) Matth. XVI. 18.

<sup>(5)</sup> Matth. XXVIII. 2.

rejetter sans cesser d'être Catholique. Il y a d'autres vérités, dont tous les Catholiques ne conviennent pas également, qui sont obscurcies dans le sein même de l'Eglise, qui y sont contredites, qui sont qualifiées d'erreur par des particuliers, & quelquesois

par un grand nombre.

Dans le tems même que ces vérités sont attaquées, & que l'Eglise n'a pas encore prononcé un jugement définitif, elles font partie du dépôt de la révélation; parceque ce dépôt sacré, immuable de sa nature, ne peut recevoir ni diminution ni accroissement. On n'est pas hérétique par le simple refus de croire ces vérités avant le jugement du Corps des Pasteurs; mais alors même, elles ne sont ni moins certaines en elles mêmes, ni moins. précieuses à l'Eglise, ni moins cheres à ceux des Fideles qui sçavent qu'elles appartiennent à la révélation. L'Eglise ne cesse point de les enseigner dans toute leur intégrité par un nombre de ses enfans, attentiss à suivre en tout les routes frayées par la Tradition, & à ne se pas laisser emporter par les opinions humaines: & cet en-Tome I.

feignement, plus ou moins éclatant, qui est un esfet certain des promesses, prépare les voies au jugement définitif, & fait partie de cette chaîne perpétuelle de Tradition qui, selon la remarque de M. Bossuet (1), doit précéder les décisions.

Egatemens levent à LE-Ment.

II. A la lumiere de ces principes, des FF.H.&B. il est aisé de se convaincre des atteintiere. I. Ilien- tes que les Freres Hardouin & Bergliseles preu-ruyer portent à l'autorité de l'enseives definées gnement de l'Eglise: soit que l'on con-à montrer la lidère cet enseignement par rapport vérité de son sidère cet enseignement par rapport enseigne- aux vérités obscurcies & contredites dans le sein même de la Catholicité, foit qu'on le considére par rapport aux Dogmes déja décidés & professes universellement par tous les Fidéles.

1. A l'égard des vérités, qui ne sont. pas expressément décidées, ou qui même sont combattues par des Catholiques, l'Eglise, comme nous l'avons dit, ne cesse pas néanmoins de les enseigner: elle les enseigne par le ministère d'un nombre de Pasteurs inftruits & fidéles: elle gémit de les voir

<sup>(1)</sup> Instruct. Pastor. for la Version du N. T. de Trevoux, sixième Remarque sur les Remontrances nonib. 8. com. 2. pag. 357.

ignorées, méconnues, contredites par une partie de ses Ensans ou même de ses Ministres: elle désire de réunir tous les esprits & tous les cœurs dans la profession unanime de la saine Doctrine par une decision claire & précise; & quoiqu'elle n'exerce pas toujours le pouvoir qu'elle a de juger définitivement, elle ne manque cependant jamais des moyens nécessaires pour discerner avec certitude les vérités de la Foi, pour les exposer avec certitude, & pour parvenir à une définition sinale & irréformable.

Mais si les idées de ces deux Aureurs avoient lieu, comment l'Eglise pourzoit-elle parvenir à prononcer en saveur de ces vérités une décision certaine, & capable de fixer les esprits
prévenus ou flottans? Sur quelle Régle de Foi appuieroit-elle son jugement? Seroit-ce sur son enseignement
actuel? Mais, (outre que cet enseignement actuel est plutôt dirigé par la
Régle de la Foi, qu'il n'est lui même
la Régle de la Foi, si ce n'est en tant
qu'il entre dans la chaîne de la Tradition;) dans le cas dont nous parlons,
l'enseignement des Pasteurs n'est pas

uniforme; ce que les uns revérent comme une vérité révélée, d'autres le prennent pour une erreur ou pour une simple opinion: & c'est entre ces divers sentimens qu'il s'agit de décider. Il faut donc nécessairement recourir alors à une Régle différente de l'enseignement actuel, pour discerner entre des enseignemens contraires, celui qui est en effet l'enseignement de l'Eglise. Et quelle peut être cette autre Régle, sinon l'Ecriture & la Tradition, qui sont les deux sources de la révélation que J. C. a laissées à fon Eglise, & où elle doit puiser jusqu'à la fin des siécles tout ce qu'elle enseigne & tout ce qu'elle définit? Or dans le système des Freres Hardouin & Berruyer, ces deux ressources échappent à l'Eglise tout à la fois. L'Ecri-ture-Sainte lui échappe, puisque, se-lon le Frere Berruyer (1), les Dogmes de la Foi ne se prouvent pas directement par l'Ecriture-Sainte, & que pour les y trouver, il faut auparavant les croire: auquel cas on n'a plus besoin de preuves. La Tradition ne lui échappe pas moins, soit parce que ces Auteurs

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 8. pag. 173. & 174.

en anéantissent toutes les preuves, en traitant de supposés tous les Ecrits des Peres, foit parce qu'ils foutiennent que ce n'est pas dans ces Ecrits, mais uniquement dans l'enseignement présent de l'Eglise Romaine, qu'il faut chercher la Tradition de tous les siècles (1). Par conséquent, dans leurs principes, dès qu'une fois une vérité de Foi se trouvera combattue & obscurcie, l'Eglise n'aura plus aucun moyen de l'éclair-cir, ni de la décider en remontant aux sources primitives de la révélation. Les questions de Doctrine agitées dans son sein seront interminables, faute d'une régle fixe & constante, qui étant interprétée & appliquée infailliblement par le jugement de l'Eglise universelle, puisse dissiper les ténébres de l'erreur & soumettre tous les esprits.

Il en sera à-peu-près de même des Mystères de la Foi & des Dogmes sormellement décidés, & universellement professés par tous les Catholiques. Car quoique l'enseignement unanime de l'Eglise, par rapport à ces vérités, suffise pleinement au commun

<sup>(3)</sup> lbid tom. 1. pag. 262. & 263.

## 234 Instruction Pastorale

des Fidéles pour rendre leur soumission ferme & inébranlable, sans qu'ils ayent besoin de connoître les preuves sur lesquelles ces vérités sont appuices: il est cependant nécessaire, comme nous l'avons dit plus haut après M. Bossuet (1), que ces preuves existent dans l'Ecriture, ou au moins dans la Tradition: il faut qu'elles soient convaincantes par elles-mêmes; car ce n'est pas de l'Eglise qu'elles ti-rent leur existence, ni leur force: il faut enfin que l'Eglise, prise pour le Corps des Pasteurs, ait une connoissance distincte de ces preuves, soit pour pouvoir se rendre compte à ellemême des motifs de sa croyance, & en instruire ceux de ses enfans qui sont capables, ou qui ont besoin de ce degré d'instruction; soit pour être en état de prouver invinciblement la vérité & la certitude de sa Doctrine aux Hérétiques qui la combattent. Qu'y auroit-il de plus humiliant que la condition de l'Eglise vis-à-vis des Sectes ennemies qui l'environnent, si elle n'avoit pas dans l'Ecriture & dans

<sup>(1)</sup> Voyez plus haut, chap. 2. art. 4. pag. 74-& fuiv.

la Tradition, des armes offensives & désensives assez puissantes pour la faire triompher de l'erreur? En seroit-elle réduite à n'avoir à leur opposer que sa propre autorité, que ces Sectes lui contestent? Il est donc évident que les Freres Hardouin & Berruyer, en dépouillant l'Eglise des preuves qu'elle tire & qu'elle a toujours tirées de l'Ecriture-Sainte & de la Tradition, & en ne lui laissant pour défense que son enseignement présent, la livrent, pieds & mains liés, à la discrétion de ses ennemis.

2. Ce n'est pas là la seule maniere 2. Ils condont ces Auteurs ébranlent l'autorité tredisent forde l'enseignement de l'Eglise. Ils l'at-l'enseignetaquent encore plus outrageusement ment unant-me de l'Eglise-en contredisant sans cesse des vérités sur quantité que l'Eglise enseigne & professe par de Dogmes toute la terre. N'est-ce donc que pour tiels. faire illusion à des lecteurs simples & crédules, qu'après avoir détruit l'autorité de l'Ecriture & de la Tradition, ces Religieux font sonner si haut l'enfeignement présent de l'Eglise? Ne pé-nétrons pas dans leurs intentions: il n'appartient qu'au Souverain Scruta-teur des cœurs de les connoître. Ne

## 236 Instruction Pastorale

faisons attention qu'aux faits: ils sau-

tent aux yeux.

Tout Auteur qui respecte sincerement & de bonne-soi l'enseignement de l'Eglise, ne craint rien tant que d'avancer quelque chose qui y soit contraire. D'où vient donc que sur me multitude de points des plus capitaux de la Doctrine Chrétienne, ces deux Religieux contredisent ouvertement l'enseignement universel de l'Eglise? Les exemples sans nombre que vous en verrez dans la suite de cette Instruction vous étonneront. Il sussit d'en citer deux ou trois, qui vous seront juger des autres.

Peut-on dire, par exemple, que ce soit l'enseignement présent de l'Eglise Romaine qui a appris au Frere Hardouin que la premiere Personne de la sainte Trinité n'est pas le Pere de la seconde, & que la seconde Personne n'est pas le Fils de la premiere? Est-ce en suivant cet enseignement qu'il ose soutenir que Dieu n'a pas toujours été Pere, que le Verbe n'est pas de toute éterniré le Fils de Dieu, qu'il n'est devenu Fils de Dieu que par l'incarnation, qu'ensin il a été fait Fils de Dieu

tomme il a été fait homme mortel (1)? Est-ce pour se conformer à l'enseignement de l'Eglise, que le Frere Berruyer soutient que Jesus-Christ n'est le Sauveur que des hommes qui ont vécu depuis sa venue : que les Justes de l'Ancien Testament n'ont eu aucune part à l'adoption divine acquise par sa mort : que se moindre des Chrétiens adopté en Jesus - Christ, a une sainteté d'un ordre supérieur à celle d'Abraham, de Moyse, des Patriarches, des Prophétes, & même de S. Jean Baptiste (2)? Est-ce d'après l'enseignement de l'Eglise, qu'ils prétendent l'un & l'autre que par-tout où J. C. est appellé le Fils de Dieu dans le Nouveau Testament, c'est à son humanité directement que cette propriété est attribuée? Enfin, est-ce dans l'enseignement de l'Eglise Romaine, qu'ils ont trouvé que dans ces paroles au nom du Pere, & du Fils & du Saint-Esprit, & dans toutes les autres formules usitées dans l'Eglise pour invoquer ou pour glorisier la Ste Trinité, le Pere ne signifie pas la premiere des trois Personnes divines, ni

<sup>(1)</sup> V. ci-deflous, 2. part. 1. fest. chap. 3. (2) V ci-deflous, 2. part. 5. fest. chap. 3. art 1.

le Fils la seconde Personne; mais que par le Pere il faut entendre Dieu un subsistant en trois Personnes, & par le Fils l'humanité de Jesus-Christ (1)? N'est-il pas constant au contraire, que ces Doctrines étrangeres & monstrueuses sont diamétralement opposées à ce que l'Eglise Catholique enseigne notoirement, perpétuellement & universellement? Que peut - on penser après cela des hommages que ces Auteurs affectent de rendre à l'enseignement présent de l'Eglise Romaine. Des protestations si grossierement dé-menties par les faits & par tout le tissu de leurs Ecrits, ne vous paroitront-elles pas assez semblables aux respects illusoires des Soldats, qui fléchissoient le genouil devant J. C. & qui le saluoient comme le Roi des Juifs, dans le tems même qu'ils lui donnoient des soufflets, & dabant ei alapas (2)? Pourquoi m'appellez - vous Seigneur, Seigneur, est-il dit dans l'Evangile, tandis que vous ne faites pas ce que j'ordonne (3)? L'Eglise n'a-t-elle pas

(5) Luc VI. 46,

<sup>(1)</sup> V. ci-deslous, 2. part. 3. sect. chap. 3. (2) Matth. XXVII. 29. & Jean XIX. 3.

lieu de faire le même reproche à ces faux Docteurs, & de leur dire: Pourquoi affectez-vous de répéter qu'il faut s'en tenir à mon enseignement présent comme à l'unique Régle de la Foi, vous qui ne travaillez en effet qu'à combattre mon enseignement, en avançant des erreurs palpables que

vous sçavez que je déteste?

Pourrions-nous passer sous silence l'étrange explication que le Frere Har-commentaire douin donne à cette promesse si ma-cette promesgnifique du Fils de Dieu: Voilà que se de J.C. Je je suis avec vous tous les jours jusqu'à tous les jours la consommation des siécles (1)? L'E-jusqu'à la glise Catholique a toujours vû dans tion des succes paroles un gage assuré de l'assisse cles, tance de son céleste Epoux : d'une assistance qui n'a jamais été & qui ne sera jamais interrompue, pas même un seul jour, & qui durera autant que le monde. C'est même là peut-être de tous les Textes du Nouveau Testament, celui où la perpétuité, l'indéfectibilité & l'infaillibilité de l'Eglise dans son enseignement & dans les autres fonctions du Ministère, est exprimé

(1) Matth. XXVIII. 20.

d'une maniere plus précise. Les Apôtres n'ayant vécu que peu d'années sur la terre après l'ascension de leur divin Maître, il est visible que la promesse que Jesus-Christ leur a faire par ces paroles, s'adresse en leur personne aux Pasteurs qui devoient leur succéder

jusqu'à la fin des siécles.

Que fait le Frere Hardouin? par un Commentaire inoui avant lui, également contraire & à la signification naturelle des paroles du Sauveur, & au fens dans lequel la Tradition les a toujours entendues, il borne la durée de l'assistance promise en cet endroit à l'Eglise, au court intervalle qui s'est écoulé depuis l'Ascension du Fils de Dieu jusqu'à la ruine de Jérusalem. Voici la paraphrase qu'il fait de ce Texte si précieux : « Je vous assisterai » tous les jours pour vous secourir & » pour vous favoriser contre les Juss. » jusqu'à ce que vous voyiez la Syna-» gogue entiérement détruite, & mon » Royaume, qui est l'Eglise des Na-» tions, subrogé à l'Ancien Peuple » de Dieu » (1). Ainsi, la puissante

<sup>(</sup>A) Hard. in hune locum, pag. 100. col. 2. Ego vobis adero auxiliator & fautor adversús Judzos, protection

protection que Jesus-Christ a annoncée en cet endroit à son Eglise, n'aura eu qu'une durée d'environ quarante ans; ce terme expiré, l'Eglise n'a plus rien à en attendre.

Quel a pu être en cela le dessein de l'Auteur? A-t-il voulu abolir un Oracle si positif en en restraignant l'esset à un si petit nombre d'années; ou n'a-t-il hazardé une explication si scandaleuse, qu'en conséquence du système erroné qu'il s'est fait de trois avénemens de Jesus-Christ? C'est un Mystère dans lequel nous ne voulons pas pénétrer. Mais, quelqu'ait été son motif, sa paraphrase est intolérable: C'est un attentat au premier ches contre l'indésectibilité de l'Eglise & de son ministère.

Rendons ici justice au Frere Berruyer. Il n'a pas cru devoir suivre en cet endroit son guide ordinaire. Il rapporte simplement les paroles de Jesus-Christ, & il ajoute ensuite cette téslexion (1): « Expression singuliere

donec videatis Synagogam protsis delatam, subrogatumque ei tegnum meum, quod est Ecclesia gentium.

<sup>(1)</sup> Berr. Hist. 2. part. tom. 6. Liv. 14. pag 71. .

Tome I. L

» & promesse irrévocable, sur quol » l'Eglis se fonde, lorsqu'elle an-» nonce à l'Univers qu'en tout tems » & toujours elle est aussi indésecti-· ble dans l'enseignement commun de » ses l'asteurs, qu'elle est infaillible » dans les Arrêts de son Tribunal. » Il n'est pas cependant entiérement exempt de reproche. Sans trop insistet sur la tournure entortillée de cette téflexion, qui laisse en quelque sorte à deviner si l'Eglise en fondant son indéfectibilité sur ces paroles, les prend dans leur vrai sens (\*); nous remarquerons seulement que cette promesse irrévocable qu'il parost reconnostre ici, il en affoiblit extrêmement la preuveen ce que par-tout ailleurs, ou du moins presque par-tout, il prétend, comme

<sup>(\*)</sup> Il n'est pas hori de vraisemblance que le Frere Berruyer a pu s'exprimer comme il le fait ici, sans précendre approuver l'interprétation que l'Eglise donne aux paroles de Jesus-Christ. On n'en sera pas étonné, si on se rappelle que le Frere Hardouin son oracle & son modèle, après ètre convenu que le Concile de Trente sonde le Dogme du péché originel sur ces paroles de saint Paul, su quo omnes peccaverunt; & qu'il déclare que c'est ainsi que l'Eglise Catholique les a toujours entendues, sourient néammoins que ce n'est pas là le sens des paroles de l'Apôtre. Le Frere Berruyer le soutient aussi, quoi-prente,

le Frere Hardouin, que la consommation du siècle ne signisse pas la fin du monde, mais la ruine de la Synagogue & la destruction de Jérusalem. Sur quel fondement, lui dira-t-on, don nez-vous ici à cetre expression, une signification différente de celle que vous lui donnez communément dans les autres endroits du Nouveau Testament en elle se trouve?



#### CHAPITRE V

Atteinte que le Frere Hardouin donn à l'autorité du Saint-Siège & à la primauté du Pape, en assurant que saint l'ierre n'a jamais été à Rome, & n'en a point été le premier Evéque. Le Frere Berruyer savorise aussi cette erreur, & se contredit lui-même grossierement.

JO v s serez peut-être étonnés, N. C. F. du reproche que nous faisons ici au Frere Hardouin. N'auroit-on pas plutôt lieu, direz-vous, de lui reprocher qu'il a outré les prérogatives du Souverain Pontife? La réflexion est juste; mais en toute sorte de matiéres les extrémités ne sont pas toujours aussi éloignées qu'on le poutroit penser. Le vrai moyen d'établis solidement les priviléges du S. Siége & du Souverain Pontife qui le remplit, n'est pas d'attribuer au Pape un pouvoir sans régle & sans bornes, qui fasse disparoître l'Autorité Divine des autres Evêques, & qu'on ne puisse appuier ni sur l'Ecriture ni sur la Tra-

dition : tout ce qui n'a pour fonde-ment que le sable mouvant des opinions humaines, est sujet à être bientôt renversé. La prééminence d'honneur & de jurisdiction qui appartient de droit Divin au Pape en qualité de successeur de Saint Pierre & de premier des Evêques, ne sera jamais mieux affermie que par des Défenseurs tels que l'illustre M. Bossuer, qui l'établissent sur des principes inébranlables, & qui la renferment dans les bornes sacrées que Jesus-Christa fixées & que l'antiquité a toujours respectées. C'est la voie que l'Eglise de France a toujours suivie : les Freres Hardouin & Berruyer, élevés dans son sein, n'auroient pas dû s'en écarter.

Nous conviendrons donc que ces Auteurs attribuent au Pape une plénitude de puissance, sans régle ni mefure (1). Nous conviendrons qu'ils lui donnent une infaillibilité absolue dans tous les Jugemens qu'il prononce, & dans toures les Ordonnances qu'il publie (2): qu'ils concentrent en

<sup>(1)</sup> Betr. 2. part. tom. 6. liv. 16. pag. 275.

<sup>(2)</sup> Hard. in Matth. cap. 16. paraphr. & adnot. adv. 16. pag. 61. col. 1. & 62. col. 1. ln Luc. c. 24.

lui seul le droit de juger définitive. ment en matiere de Foi & de Morale (1): qu'ils excluent absolument de ce pouvoir les aurres Evêques, & que même dans les Conciles, ils bornent leur fonction à acquiescer avec foumission, au jugement & à la décifion que le Pape seul y prononce (2). Nous conviendrons enfin qu'en conféquence de ces principes, ils font du rélébre Concile tenu à Jérufalem par les Apôtres au sujet de la dispute sur les cérémonies légales, une peinture absolument contraire à ce que S. Luc en rapporte dans les Actes, & dans laquelle on ne reconnoît ni la modestie de Saint Pierre, ni la digniré des autres Apôtres. Aux termes de leur nargation, lorsqu'on en étoit encore.... aux recherches les plus scrupuleuses, Pierre se leva de son siège avec une sorte

v. 33. & 34. pag. 240. 241. & 243. In Joan cap. 20. adnot. ad v. 5. pag. 320. col. 3. In Act. Apoft. c. 3. adnot. ad v. 6. pag. 339. col. 3.

adnot. ad v. 6. pag. 339. col. 2.

Hift. du Fr. Berr. 2. part. tom. 3. Liv. 7. pag. 268.

tom. 6. liv. 14. pag. 68. liv. 15. pag 110. liv. 16.

pag. 275. 281. 8, 299.

<sup>(1)</sup> Hard. in Luc. cap. 22. adnot. ad v. 32. p. 234. co br.

Berr. tom. 6. liv. 16. pag. 279. 278. (2) Hard. in Act. Apolt. c. 17. pag. 382. 383. 384. Berr. tom. 7. liv. 18. pag. 24. & fuiv.

d'émotion, SIMILIS SUBIRATO, il imposa silence aux Parties, & prenant le ton d'autorité, il prononça seul la décision, à laquelle toute l'Assemblée, & en particulier les deux Apôtres, Saint Jacques & Saint Paul se soumirent sans repliquer (1). Saint Jacques, ajoutent-ils, ne motive son avis que sur ce que Pierre avoit ainsi décidé (2); & quoique le Texte Sacré porte expressement que cet Apôtre prononça son avis par voie de jugement, Ego judico, ces paroles, dit le Frere Hardouin, ne signifient pas qu'il ait voulu porter un jugement, mais simplement qu'il pensoit ainsi (3). Malgré l'évidence de ces termes de la Lertre Synodale, vijum est nobis, il nous a semble bon, qui expriment positivement que tout le Concile avoit jugé, ce Commentateur ne veut y voir que le jugement de Pierre, qui seul, ditil, avoit décidé irrévocablement la question, sans souffrir que personne

<sup>(1)</sup> Hard. loco mox citato, - Bett tom. 7. liv.

<sup>\$2</sup> pag. 24. 27. 31. 34. (2) Hard, ibid — Berr, ibid, pag 28. & 30. (3) Hard. in Act. Apost. cap. 17. adnot. ad v. 19. pag. 384. col. 2. Abhorret à modeftià Apostoli, ut dixerit, Ego judico, pro, Hanc ego sententiam

## 248 Instruction Pastorale

pensât ou agît autrement que lui (1). Nous conviendrons, encore une fois, que les Freres Hardouin & Berruyer disent tout cela, & quoiqu'un langage si excessivement outré & si opposé à celui de l'Ecriture, soit plus propre à révolter les ennemis du Saint Siège, qu'à inspirer une sincere vénération pour la primauté de Saint Pierre & de les Successeurs, nous ne pourrions regarder que comme une injustice manifeste, de soupçonner ces Auteurs d'avoir voulu donner atteinte à l'autorité du Siège de Rome, si le Frere Hardouin ne détruisoit pas ailleurs d'un trait de plume, ce qu'il débite ici avec tant d'emphase.

Quelles qu'aient été les prérogatives de Saint Pierre, on n'en peut rien conclure en faveur du Siège de Rome & du Souverain Pontife, qu'autant qu'il sera certain que Rome est le Siège de Saint Pierre, & que les Evêques de Rome sont ses successeurs. Aussi est-

fero. Ego judico, dixit, pro eo quod est, sic ego existimo.

<sup>(1)</sup> Ibid. adnot. ad v. 28. Vifum est nobis, Petro nimirum qui ... primus ac solus statim controver-sam decidit, ita ut revocari non posset, & magna amul dicendi ardore prohibuit ne secus seret.

ce sur ce fondement, que toute l'Antiquité a reconnu dans l'Evêque de Rome la primauté d'honneut & de junisdiction, qui lui appartient de droit Divin dans toute l'Eghse. Une Tradition constante, qui remonte jusqu'aux tems des Apôtres, ne permet pas de douter que Saint Pierre n'ait d'abordétabli son Siége à Antioche, ville ca-i pitale de la Syrie, où les Disciples de Jesus-Christ commencerent à porter le nom de Chrétiens (1); que quelques années après, lorsqu'il y eut à Rome un nombre suffifant de Fidéles pour y former une Eglise, la chef des Apôtres y transféra son Siège, & que c'est dans cette ville capitale qu'il confomma ses travaux apostoliques par le martyre. La Mémoire de ces deux Siéges est honorée dans l'Eglise depuis plusieurs siécles par deux sêtes, qui dans quelques Diocèses ont été réunies en une seule, pour marquer mieux l'uniré de la Chaire Chrétienne.

Vous comprenez, N.C.F. que Saint Pierre ayant été le premier Evêque de Rome, & y ayant terminé sa carrière, la primauté qui lui avoit été donnée.

' (1) AA. XI. 26.

par Jesus-Christ, a dû passer à ses successeurs, & demeurer attachée au Siège de Rome, qui par-là est devenu le centre de l'unité Ecclésiastique. De-là vient qu'il n'y a point d'essorts que les Protestans n'aient faits, pour prouver que Saint Pierre n'a point été à Rome. Mais en vain : le Siège de ce premier des Apôtres dans cette ville capitale, est attesté par un si grand nombre de monumens, que ces hérétiques ont ensin été forcés de céder, sur l'out depuis qu'un de leurs plus se saint l'est pui qu'il n'y avois jamais eu sur cela le moindre doute dans l'Eglise.

S'imagineroit - on après cela qu'un fait si important, si incontestable, avoué par les ennemis même les plus déclarés du Saint Siége, célébré dans toute l'Eglise par une sête particuliere, sût qualissé de fable par un Prêtre & un Religieux catholique? C'est cependant ce que fait le Frere Hardouin. Il ne traite pas mieux la Chaire de Saint Pierre à Antioche (1) et

<sup>(\*)</sup> Jean Pearson, oper. post. pag. 31.
(1) Hard. in Epist. ad Galat. cap. 2. adnor. ad v. 9. pag. 556. col. 2. Petrum certé, Apostolotum

mais c'est à ce qui regarde le Siége de Rome que nous nous arrêtons uniquement, parceque l'unité de l'Eglise y est essentiellement intéressée.

Le Frere Hardouin n'avoit pas toujours parlé ainsi. Dans sa Chronologie même de l'Ancien Testament, il parloit encore de la Chaire de Saint Pierre à Rome comme tous les Catholiques (1). Ce n'est que dans son Commentaire sur le Nouveau Testament, qu'étant apparemment devenu plus hardi, il nie politivement ce qu'il avoit reconnu lui - même autrefois comme fondé, non-seulement sur la Tradition, mais même sur les Saintes Ecritures. Nonobf tant le consentement unanime de tous les Peres & de tous les Docteurs Catholiques, il décide absolument qu'il est faux que S. Pierre ait été à Rome, qu'il en ait été Evêque, qu'il y ait établi son Siége, qu'il y soit mort. Si

principem, Antiochiam nunquam vidisse, certissime constat ex tribus istis Christi Domini sententiis apud Matthæum, quas locis suis exposiumus, nimirum

ex cap. X. 23. XIX. 28. & XXIII. 34

<sup>(1)</sup> Chronol, vet. Testamend ann. Christi 34. openrum [J. H.] select, pag. 631. col. 1. Hunc (Petrum) multo posted Romam venisse, ... ibique sindasse Ecclesiam Gentium, non Traditioni modo, sed se ipsis sacris Litteris credimus: que & tempus ipsua adventus haud obscure consignare nobis videntus.

l'on possede à Rome les précieuses Reliques du Prince des Apôtres, c'est, dit-il, parceque dans la suite son ches y a été porté par les Chrétiens (1).

Preuve pitoyable fur laquelle il fonde sa scandaleuse aftertion.

Quoi donc! le séjour de Saint Pierre à Rome & le glorieux martyre qu'il y a sousser, ne sont-ils pas certifiés par une soule de témoins qui remontent jusqu'à la naissance du Christianisme? Le Frere Hardouin n'en disconvient pas: il l'avoue même expressément. Il n'allégue aucun Auteur Ecclésiastique

(1) In Matth. cap. 23. adnot. ad v. 34. p. 81. col.1. Et ex illis occidetis & crucifigetis. Occidetis Stephanum, Petrum crucifigetis. Certe & aliquem ex his quos missurus erat, crucifigendum este ab ipsismet Judæis, stante urbe & æde, Christus prædicit his verbis: & idem, Joannis XXI. 18 & 19. crucifigendum esse Petrum prænuntiat : nec alius omninò legitur ab iis crucifixus. Vaticinium istud Salvatoris apertius est profecto, quam ut fas sit illud ob quantumliber ingentem numerum multò posteà secus narrantium, qui nec ipsi inter se constant, in aliam sententiam detorquere. Petri saltem caput Romam postea fuisse desatum à Christianis ex Hierosolymis certò credimus, ibique religiosè illud coli oportere At Petrum Romam venisse necesse non est, ut sit summus Pontifex Christi Vicarius & Petri successor: quippe qui propriè Episcopus Romanus, sive solius Romæ non sit, sed, ut in Bullis suis semper superfcribit , Clemens Episcopus, vel Clemens Papa , aut, ut subscribit in eisdem ab omni zvo, Ego Clemens, aliove nomine, Catholica Ecclesia Episcopus. Neque enim Romanam, aliamve peculiarem Dioccelim, fed orbem Christianum universum Christus Perro regendum commitit.

qui l'ait contesté. Mais cette nuée si respectable de témoins de tous les siécles ne le touche pas. Il s'imagine pouvoir leur imposer silence à tous par un seul mot de l'Evangile. Et quel est donc ce mot si décisif? le voici : Jesus-Christ dit aux Juiss en Saint Matthieu Chapitre XXIII, je vous envoyerai des Prophétes, des Sages & des Docteurs; vous en tuerez les uns, vous en crucifierez d'autres, &c. C'est dans ces paroles que le Frere Hardouin voit ce que personne avant lui n'y a vû. Il 'y voit que Pierre n'a pas été à Rome, & qu'il a été crucifié à Jérusalem. Qui n'admirera la prodigieuse sagacité de cet Ecrivain? Quelle pénétration n'at-il pas fallu, pour tirer une pareille conséquence d'un Texte où S. Fierre n'est pas même nommé? Attendons un moment; son raisonnement va suppléer à ce que l'Evangile ne dit pas. La prédiction de Jesus Christ, dit-il, ne permet pas de douter que les Juifs n'aient crucifié quelqu'un des Prédicateurs qu'il devoit leur envoyer. Or, dans un autre endroit Jesus-Christ. prédit à Saint Pierre qu'il seroit crucifié, & on ne voit point qu'aucun au-

## 254 Instruction Pastorale

tre Disciple de Jesus-Christ ait été crucisié par les Juiss. Par conséquent, quoiqu'en dise cette multitude d'Auteurs qui assurent que Saint Pierre a été à Rome, qu'il y a été crucissé & y est mort, il n'en faut rien croire.

N'est-ce pas-là en effet une preuve bien péremptoire? Les Juifs ont crucifié quelqu'un des envoyés de Jesus-Christ, donc c'est Saint Pierre qu'ils ont crucifié! Jesus-Christ a prédit à Saint Pierre qu'il seroit crucifié, donc c'est par les Juifs, & à Jérusalem qu'il l'a été. Quelles conséquences! le Sauveur du monde a déclaré au premier de ses Apôtres qu'il souffriroit le supplice de la croix; mais lui a-tal dit que ce seroit par les mains des Juiss, que ce seroit à Jérusalem, que ce seroit avant la ruine de la Ville & du Temple? Si on ne lit d'aucun autre qu'il ait été crucifié par les Juifs, le lit-on d'avantage de Saint Pierre; ou plutôt ne lit-on pas positivement le contraire dans les Auteurs Ecclétiastiques les plus anciens, qui assurent tous que Saint Pierre a été crucifié à Rome par l'ordre de Neron ? C'est néanmoins à cette prétendue démons

tration que le Frere Hardouin veut qu'on facrifie une Tradition constante, perpétuelle & unanime de tous les siècles.

Qui peut douter que les prédictions du Sauveur n'aient été ponctuellement accomplies? Il est donc certain que les Juifs ont crucifié quolques-uns des Ministres Evangéliques. Mais qui sont ceux qu'ils ont mis en croix? C'est ce que l'Ecriture & l'Histoire Ecclésiastique ne nous apprennent pas. On sçair en général que les Juiss n'ont pas cessé d'exercer toute sorte de violences sontre les Ministres de Jesus-Christ, depuis le martyre de Saint Etienne julqu'à la destruction de leur ville capitale; mais les effets de leur fureur n'ont point été écrits en détail. Conclure du silence des Historiens que c'est Saint Pierre, plutôt que tout autre; que les Juifs ont crucifié, & que c'est à Jérusalem qu'ils l'ont crucifié, le conclure sans en pouvoir alléguer la moindre preuve, le conclure malgré une foule de monumens qui attestent le contraire; n'est-ce pas le conclure parcequ'on le veut, ou parcequ'on a un secret intérêt à le faire croire ?

### Instruction Pastorale

Un auteur qui sur un fondement si caduc prononce hardiment que Saint Pierre n'a jamais vû Rome & n'en a point été le premier Evêque, respectet-il bien sincérement l'autorité du Saint Siége & du Pontife Romain? Quelqu'ampoulées que soient les expressions qu'il emploie pour exagérer sans régle ni mésure les prérogatives du Pape, ne se rend-il pas violemment fuspect de ne pas reconnoître ses droits même les plus incontestables, quand on le voit, sous un si frivole prétexte, enleyer au successeur de Saint Pierre le titre essentiel & primordial, sur lequel ses droits sacrés ont toujours été appuiés? Si vous demandez ce que pense sur

Contradictions du Fr.B. cela le Frere Berruyer, nous vous ditions du Fr.B. le Fr. H.

Il revient par rons que c'est une espèce de problèun autre tour, au mê- me, ou plurôt que ses sentimens sont meterme que réellement les mêmes que ceux de son Maître, quoiqu'il se déguise davantage. Dans la seconde l'artie de son Hiftoire du Peuple de Dieu, il avoit paru l'abandonner nettement. Il y reconnoît le Siége de S. Pierre à Rome; il en fixe même l'époque, selon le sentiment commun des Catholiques, à la

quarante-troiséme année de Jesus-Christ (1). Mais dans la troisséme Partie qu'il a donnée en dernier lieu, il contredit formellement ce qu'il avoit avoné dans la précédente. Il y soutient, sans en rapporter aucune preuve, que jusqu'aux jours voisins de la ruine totale de Jerusalem, S. Pierre consacra tout son tems & tous ses travaux aux enfans de Jacob dans les bornes de la Palestine (2). Il ajoute (3): "Nous » croyons que l'Apôtre demeura à Jé-" rusalem, jusqu'à ce que perdant tout » espoir de gagner à Jesus-Christ cette " ville ingrate, & voyant la foudre » toute prête à partir pour la consu-" mer, il alla en personne eriger le » Siége de Rome. » Différer jusqu'à ce tems-là l'époque du Siége de saint Pierre à Rome, c'est manifestement le rendre chimérique. S. Pierre, suivant l'opinion commune, est mort l'année 66 de Jesus-Christ, qui étoit la treizième de l'Empereur Neron, & Jérusalem n'a été détruite qu'en l'année 70 par Vespasien & par Tite. Si

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 6. liv. 17. pag. 319. (2) Berr. 3. part. tom. 5. pag. 58. & 59 Voyez ce que nous dirons ci-après, 3. part, chap. 6.

donc on ne fait aller cet Apôtre à Rome que dans le tems où la foudre étoit toute prête à consumer Jérusalem, on ne l'y fait aller qu'après le tems auquel tous les anciens Auteurs Ecclésiastiques fixent son martyre & sa bienheureuse mort.

Enfin, selon le Frere Berruyer (1), S. Pierre étoit encore à Jérusalem & n'étoit point encore allé à Rome quand il écrivit sa seconde Epître. Or cette Epître précéda sa mort de très peu de tems. Il l'y annonce lui-même comme très-prochaine en conféquence d'une révélation de Jesus - Christ (2). Il est donc évident que tout ce que le Frere Berruyer dit à ce sujet, ne rend recklement qu'à faire regarder le Siège de S. Pierre à Rome comme une fable. & à donner des armes à quiconque voudra le nier. Tel est le zéle de con auteurs pour la défense de l'autorité du S. Siége.

Frivoles moyens que le Fr. H. employe pour

En vain le Frere Hardouin paroît il vouloir dédommager le Siége de Rome du titre capital qu'il lui enleve, en pris

(1) Ibid. pag. 60. & 62.

<sup>(2) 2.</sup> Petr. I. 14. Certus quod velox est deposido tabernaculi mei, secundum quod & Dominus nester Jesus Christus significavit mihi.

tendant qu'il n'est pas nécessaire que rendre au S. Pierre ait été à Rome, ni qu'il y ait Saint-Siège saxé son Siège, pour que le Pape soit qu'il lui enfon successeur. Hé! pourquoi ce que leve. l'Eglise a toujours regardé comme le fondement de la prééminence du saint Siège, n'en seroit-il plus le fondement? C'est, répond il, que le Pape n'est pas propremens l'Evêque de Rome, ou de la seule Ville de Rome, mais de l'Eglife Catholique & de tout le Monde Chrécien. C'est-à-dire, que sous prétexte de décorer le Pape du titre fastueux d'Evêque universel, (titre que S. Gregoire le Grand assure qu'aucun de ses prédecesseurs n'a voulu accepter (1), pour ne pas donner lieu de penser qu'ils vouloient s'arroger à eux feuls l'Episcopat, ) on commence par lui ôter la qualité d'Evêque de Rome qui lui appartient incontestablement, & d'où dérive le droit divin de Primanté qu'il a dans toute l'Eglise. L'Antiquiré n'a révéré le Pape comme le premier & le chef des Evêques Cathoiques, qu'à raison de la dignité de son Siège, qui le rend le successeur du

<sup>(</sup>r) S. Greg. magn. lib. 4. epift. 38. Voyer austibid. ep. 32. 34.36.

Prince des Apôtres. Or, comment le Pape seroit-il à ce titre le successeur de S. Pierre, si S. Pierre n'avoit jamais occupé le Siége de Rome? Au reste Dieu a permis que le Frere Hardouin ait donné dans des rêveries qui doivent lui faire perdre tout crédit auprès de ses lecteurs. Un téméraire qui avance en l'air & sans preuve tout ce qu'il lui plaît, & qui dans le profane comme dans le sacré, ne s'est signalé que par les plus étranges paradoxes, sera-t-il cru de quelqu'un, quand il dira que S. Pierre n'est pas venu à Rome? Non, N.C.F. nous sçavons que ce saint Apôtre y a prêché l'Evangile, & a cimenté de son sang les fondes mens de l'Eglife qu'il y a établie, & dont il a été le premier Evêque. Nous en sommes assurés par des monumens si authentiques & si incontestables, que les plus grands ennemis du Saint-Siège n'osent plus révoquer ce fait en doute. La certitude que nous en avons, est le juste motif du tendre respect & de l'attachement inviolable dont tous les vrais Chrétiens sont pénétrés pour N. S. P. le Pape, Evêque de Rome, fon fuccesseur.

Après tout ce que nous avons dit dans cette premiere Partie, jugez, N. C. F. ce que devient la Régle immuable de la Foi sous la plume de ces prétendus Interprétes. Vous les avez vu dégrader l'Ecriture-Sainte, en outrager indignement les Textes originaux, ne fonder l'autorité de notre Version Vulgate que sur des faussetés manifestes, dépouiller les Livres saints de leur caractère essentiel de Régle de Foi, fouler aux pieds la Loi inviolable qui défend de les interpréter par son propre esprit, contre le consentement unanime des Peres. Vous les avez vû obscurcir l'origine de la Tradition, en interrompre le cours, anéantir tous les monumens qui en constatent la perpétuité & l'uniformité, soutenir que les Ecrits des Peres ne servent de rien pour connoître la Tradirion de tous les siécles. Vous les avez vû énerver l'enseignement de l'Eglise par le renversement de tout ce que Jesus-Christ lui a donné pour prouver la vérité & la certitude de ses Dogmes, le mépriser ouverrement par la licence effrence d'introduire des Doctrines Étrangeres & universellement réprou-

vées, en ébranler l'autoricé jusques dans ses fondemens, par des Commentaires qui bornent la durée des promesses faites à l'Eglise. Vous avez vû enfin qu'ils n'épargnent pas davantage la prééminence du faint Siège Apostolique, & la primauté du Souve-rain Pontife en qualité de Successeur de S. Pierre.

La Régle de la Foi étant une fois ébranlée, à quels périls la Religion n'est-elle pas exposée? Dénuée de tout ce qui lui sert de rempart & de défense, elle devient en proie aux Hérétiques & aux Libertins. Le simple Fidéle, incertain & flottant sur ce qu'il doit croire, se laisse entraîner par tous les vents des nouvelles Doctrines. Les esprits pétulans & présomptueux se font à eux-mêmes des plans arbitraires de Religion, chacun felon fon goût, ses idées & ses passions, sans s'embarrasser de ce qu'enseignent l'Ecriture & la Tradition, ni de ce que l'Eglise Catholique croit & professe par toute la terre. Et n'est-ce pas ce qui est arrivé aux Religieux mêmes dont nous par-lons. Après avoir renversé les barriers sacrées posées par Jesus-Christ, pout

la sûreré & la défense du dépôt de la Foi, nous les verrons porter une main sacrilége sur tout ce que le Christianisme a de plus saint & de mieux affermi dans ses Mystères, dans ses Dogmes, dans sa Morale. C'est ce que nous nous proposons de vous montrer dans les autres Parties de cette Instruction; & en même-tems nous ne négligerons rien pour vous prémunir contre les artisces & les déguisemens par lesquels on tâche de vous séduire.



### 264 Instruction Pastorale



# SECONDE PARTIE.

Où l'on fait voir les atteintes données par les FF. Hardouin & Berruyer aux Mystères de la Trinité, de l'Incarnation, de la Divinité de N.S.J.C. & de la Rédemption.

Ces Mystères font le fondement & l'es-fence de la Religion Chrétienne.

Ou T es les vérités que Dieu a daigné révéler aux hommes, sont infiniment précieuses. Il n'en est aucune qui ne mérite toute la soumission de notre esprit & de notre cœur; que nous ne devions nous appliquer à étudier & à méditer selon notre portée, & selon les différens états où il a plû à la divine Providence de nous placer; pour laquelle ensin chaque Fidéle ne doive être disposé à sacrisser tout, & sa vie même.

Il y a cependant certains Dogmes capitaux, dont la croyance est plus spécialement indispensable; parce qu'ils sont

font comme le fondement & l'essence du Christianisme, & qu'aucun adulte ne peut être sauvé sans les croire d'u,

ne Foi distincte & explicite.

Tels sont sur-tout les adorables Mystères de la Trinité, de l'Incarnation & de la Redemption. C'est par la croyance intérieure & par la profession extérieure de ces augustes Mystères que nous sommes Ghrétiens, & en cette qualité distingués des Idolâtres, des Juiss, des Mahométans, des Déistes, & des autres ennemis de la seule vraie Religion. Pour parvenir à la vie éternelle, il est nécessaire, non-seulement de ne rejetter aucun de ces Dogmes sacrés, mais encore de les connoître d'une manière plus ou moins développée, & de les croire fermement.

Depuis la chûte du premier homme, en qui tous les hommes ont péché (1), personne ne peut, & n'a jamais pû rentrer en grace avec Dieu sans la Foi au Médiateur, Dieu & Homme tout ensemble. Or la Foi au Médiateur renferme la Foi de ces trois Mystères. Elle renferme la Foi du Myst-

Tome I.

# 366 Instruction Pastorale

tère de la fainte Trinité, puisque Jefus-Christ notre unique Médiateur, est le Fils de Dieu, la seconde Personne de la Trinité, envoyée par le Pere pour sauver les hommes, & pour les sanctifier par l'effusion du Saint-Esprit. Elle renferme la Foi du Mystère de l'Incarnation, prisque croire au Médiateur, c'est croire au Fils unique de Dieu, qui s'est incarné & qui s'est fait homme pour nous. Elle renferme la Foi du Mystère de la Redemption, puisque le Fils de Dieu n'est appellé notre Médiateur, que parce qu'il nous a rachetés & réconciliés avec Dieu en mourant pour nous sur la Croix.

De-là vient que, dans tous les tems, l'Eglise, instruire par les Apôtres, n'a rien eu plus à cœur que de ne pas laisser ignorer ces vérités saintes à ses enfans. Non contente de prescrire à ses Ministres de les enseigner à tous les Fidéles, & de leur en rappeller affiduement le souvenir, elle recommande encore aux peres & meres, aux maîtres & maîtresse, d'en instrume leurs ensans, leurs domestiques, de tous ceux dont ils sont chargés. Elle veut qu'aussitôt que les ensans com-

mencent à bégayer, on ait foin de leur inculquer ces premiers élémens du Christianisme.

C'est pour rendre ces grands Mystères toujours présens à notre Foi, que l'Eglise, par une Tradition Apostolique, nous en fait renouveller la profession tous les jours & en toute occasion; soit par la récitation du Symbole des Apôtres, soit par le signe de la Croix, qui est la marque distinctive du Chrétien Catholique, l'abrégé & le sommaire de la Foi.

Plus la ferme croyance de ces Myftères est capitale dans la Religion, plus le zèle des Pasteurs, aussi bien que la piéré des Fidéles, doivent repousser avec horreur toute nouveauté capable d'y donner la moindre atteinte.

Les excès où les Freres Hardouin & Berruyer sont tombés sur chacun de ces augustes Mystères, sont si énormes & en si grand nombre, que nous ne sçaurions y penser sans effroi. Quoiqu'ils confessent en apparence la Trinité, l'Incarnation, la Divinité de Jesus-Christ, la Redemption; vous Mij

# 268 Instruction Pastorale

verrez néanmoins qu'ils ne tendent réellement qu'à en abolir la croyance, qu'à en changer toures les notions, qu'à en obscurcir la révélation, qu'à en anéantir toutes les preuves. Leurs erreurs sur ces grands objets étant innombrables, la discussion que nous en ferons, demande nécessairement de l'étendue. Pour nous guider nous mêmes dans ce travail, & pour soulager votre attention dans la lecture sérieuse que nous vous exhortons à en faire, nous partagerons cette vaste matiere en plusieurs Sections,



# PREMIERE SECTION.

Atteintes de toute espéce données par ces deux Auteurs au. Mystère de la Sainte Trinité.

#### CHAPITRE PREMIER.

Exposition de la Foi Catholique sur le Mystère de la Sainte Trinité.

A Trinité est le premier de tous les Mystères. C'est proprement le rois person-Mystère de l'Eternité, le Mystère de dans l'unité Dieu considéré en lui-même : car la d'une même Trinité est Dieu, & Dieu est la Trinité: Mystère infiniment élevé audessus de notre foible intelligence, & dont nous n'aurions aucune connoissance, si Dieu lui-même n'avoit daigné nous le révéler. L'Etre Suprême, habitant en lui-même dans une lumiere inaccessible aux mortels (1), ne peut être connu tel qu'il est, que de luimême Personne ne connoît le Fils que

(1) 1. Tim. VI. 16.

le Pere, dit Jesus-Christ (1); personne aussi ne connoît le Pere que le Fils, & ceux à qui le Fils aura voulu le révéler. Mystère enfin qu'il n'est pas moins déraisonnable qu'impie de ne pas croire, · dès que Dhui nous l'a fait connoître, & qu'il en a fait le premier objet de l'humble Foi & de l'adoration qu'il

exige de nous.

La Révélation ne nous apprend pas feulement qu'il n'y a qu'un feul Dieu, ( vérité dont les lumières de la raison pourroient absolument nous convaincre, & dont l'évidence rend inexcusables tous les idolatres qui ont prostitué leur culte à de fausses divinirés:) elle nous apprend encore que la nature divine, quoiqu'essentiellement une, subsiste en trois personnes, dont la premiere est le Pere, la seconde est le Fils, la troisième est le Saint-Esprit.

Distinction des trois Perparfaite égalité.

Chacune de ces trois Personnes sonnes Divi- est distinguée des deux autres, le Pere nes, & leur n'est pas le Fils : le Fils n'est pas le! Pere : le Saint-Esprit n'est ni le Pere' ni le Fils. Ce sont trois Personnes; mais ce ne sont pas trois Dieux. Ces

<sup>(1)</sup> Matth. XI. 27.

Personnes sont un seul & unique Dieu, parce qu'elles ont toutes trois la même essence, la même nature, la même divinité, les mêmes perfections absolues. La Divinité est toute entiere dans le Pere comme dans la source des deux autres Personnes: le Pere la communique toute entiere au Fils; le Pere & le Fils la communiquent toute entiere au Saint-Esprit.

Il y a dans les trois Personnes une consubstantialité & une égalité parfaire. Le Pere n'est pas plus ancien, ni plus grand, ni plus puissant que le Fils: le Pere & le Fils ne sont pas non plus ni plus anciens, ni plus grands, ni plus puissans que le Saint-Esprit. Le Fils est éternel comme le Pere; parceque le Pere n'a pas pû exister un seul instant sans se connoître, & que c'est en se connoissant qu'il engendre fon Fils unique, Fils parfait d'un Perè parfait, Dieu de Dieu, lumiere de lumiere; Fils qui est son Verbe, sa pensée, sa sagesse sublishante, le terme réel de son intelligence, un autre lui-même, un même Dieu avec hri. Le Saint-Esprit est éternel comme le Pere & le Fils ; parceque le Pere &

le Fils n'ont pû être un seul instant sans s'aimer réciproquement, & que c'est par cet amour éternel & souverainement parfait qu'ils produisent le Saint-Esprit: Esprit qui est l'amour du Pere & du Fils, le terme subsistant de leur volonté, un troisième consubstantiel, & avec eux un seul & même Dieu.

La seule dissérence que la Foi admette entre ces Divines Personnes, consiste dans les Relations qu'elles ont entr'elles: Relations qui les constituent, qui les distinguent, & qui font que l'une n'est pas l'autre. Le Pere n'est distingué du Fils, qu'en ce qu'il engendre le Fils: le Fils n'est distingué du Pere, qu'en ce qu'il est engendré par le Pere: le Saint-Esprit n'est distingué du Pere & du Fils, qu'en ce qu'il procéde du Pere & du Fils.

La parfaite unité de la nature Divine, qui est toute entiere indivisiblement en chacune des trois Personnes, fait qu'elles sont inséparables l'une de l'autre. Le Pere est dans le Fils: le Fils est dans le Pere: le Pere & le Fils sont dans le Saint-Esprit, &

contre les erreurs des FF. H. & B. 273 le Saint-Esprit est dans le Pere & dans le Fils.

Le Pere ne procéde d'aucune autre 'Génération personne. Il est la source de la Divi-éternelle du personne. Il est la source de la Divi-éternelle du Fils, & pronité, ou plutôt, (si nous pouvons cession éternous exprimer ainsi,) de la Déité nelle dusainte pouvoir de la Déité nelle dusainte par la cui Esprit. dans les deux autres Personnes, à qui

il la communique.

Le Fils procède du Pere seul. Il en procéde, non comme les créatures qui passent du néant à l'être, mais par une vraie, ineffable, & éternelle génération ; il en procéde comme son Fils unique, coéternel & consubstantiel au Pere.

Le Saint-Esprit procéde du Pere & du Fils. Il en procéde comme d'un seul & unique principe. Car quoique le Pere & le Fils soient distingués en tant que l'un est Pere & l'autre Fils; ils ne le sont pas en tant qu'ils produisent inséparablement le Saint-Esprit. Il en procéde, non dans le tems, ni comme les créatures dont l'existence a un commencement, mais de toute éternité : enfin il en procéde comme une troisième Personne Divine, égale en tout au Pere & au Fils, avec lesquels il n'est qu'un seul Dieu.

Mν

### 274 Instruction Pastorale

La Foi, qui nous apprend que le Saint-Esprit procéde du Pere &: du Fils, nous apprend aussi qu'il n'est pas Fils; parcequ'il ne procéde pas, comme le Fils, par voie de génération. Il est appellé dans les Livres Saints L'Efprit du Pere (1), & du Fils (2). C'est ce qui donne lieu aux Théologiens après les Saints Peres, d'exprimer par le terme de Spiration, la maniere inexplicable dont le Saint-Esprit procéde. Il est impossible qu'il y ait en Dieu plus d'un seul Fils (3.). « Tout » ce qui est parfait, est unique, die « excellemment M. Boffuet (4). Ainfi » le Fils de Dieu, Fils parfait d'un " Pere parfait, doit être unique; & " s'il pouvoit y avoir deux Fils, la » génération du Fils seroit imparsai-" te. " La Procession du Saint Esprit est donc différente de la Génération du Fils. Mais en quoi précisément confiste cette différence? Dieu ne nous. l'a point révélé. Nous devons, à l'exemple des Saints Docteurs, nous bos-

<sup>(1)</sup> Matth. X. 20.

<sup>(2)</sup> Galat IV. 6. (3) Joan. I. 18.

<sup>(4)</sup> Hevat. fur les Mystères, seconde Semaine, emquième Elévation.

contre les erreurs des FF. H. & B. 275 ner à croire & à adorer. « C'est, dit - encore M. Bossuer, un secret télervéi

» à la vie bienheureuse. » Nous lisons très-souvent dans l'Ecriture Sainte, que le Fils a été en- Fils par le Pevoyé par le Pere, & que le Saint Effrit par le Esprit est envoyé par le Pere & par le Fils. Fils. Gardez-vous bien, N. C. F. de conclure de ces expressions, que la Personne qui est envoyée soit inférieure à celle qui l'envoye; ou qu'a-vant que d'être envoyée, elle n'étoir pas dans le lieu où elle est envoyée. Cette maniere de parler, ( par la-quelle Dieu a bien voulu se propor-tionner à la foiblesse & à la grossiereté de notre intelligence, ) ne déroge ni à la parfaite égalité des Personnes Divines, ni à leur immensité. Elle marque seulement que la Personne envoyée, procéde & tire son origine de celle qui l'envoye, & qu'elle manifeste sa présence dans des lieux où elle n'étoit auparavant que par son essence invisible. C'est pourquoi, le Fils ne procédant que du Pere, il n'est, envoyé & ne peut l'être que par le Pere: le Saint-Ésprit peut être envoyé & l'est en esset par le Pere & par le M vi

Fils, parce qu'il procéde de l'un & de l'autre: le Pere est le seul dont il n'est dit nulle part dans l'Ecriture qu'il soit envoyé; & la raison en est, dit saint Augustin (1), « qu'il est le seul qui » n'ait pas de principe par qui il soit » engendré, ou de qui il procéde. »

Mais que faut-il entendre par la Mission d'une Personne Divine? Le Fils & le Saint-Esprit ne sont-ils pas présens par-tout? S'ils sont présens en tout lieu, en quel sens peut-on dire qu'ils sont envoyés? C'est ce que le même saint Augustin explique avec beaucoup de clarté. « Nous disons que » le Fils a été envoyé par le Pere, dit » ce saint Docteur (2), parceque c'est » le Fils seul & non pas le Pere qui » s'est manisesté aux hommes, & qui » a vécu avec eux dans une chair hu-

(1) Lib. contra Sermon. Arian. cap. 4. Solut le ter non legitur missus; quoniam solus non habet avacrem à quo genitus sit, vel à quo procedat.

<sup>(2)</sup> Ibidem. Eo ipso à Patre Filius missus este dicitur, quod Filius apparuit hominibus in carne, usu Pater. Quis enim mittitur illò ubi est? Ubi atrem non est Sapientia Dei, quod Christus est?... Com ergo ubique si etiam Filius, quò mittendus eras ubi non erat, nis apparendo ubi non apparebat? Quane quam & Spiritum sanctum missum legamus, qui certè in unitatem persona sua naturam non assumpsi humanam.

» maine. Mais, dira-t-on, personne » n'est envoyé où il est déja. Or y a-t-il » un feul lieu du monde où la Sagesse • de Dieu, qui est Jesus-Christ, ne » soit pas présente?.... Le Fils de » Dieu étant donc présent par-tout » par son immensité, quand on dit » qu'il est envoyé, que signifie cette » expression, sinon qu'il paroît & qu'il "se rend visible, où il ne paroissoit pas auparavant? Il en est de même " de la mission du Saint-Esprit. " Car quoique le Saint Esprit ne se soit point incarné comme le Fils, il a Louvent manifesté sa présence, soit sous des symboles sensibles, soit par des effets extérieurs, qui donnent lieu de dire, selon le langage & dans le sens des Ecritures, qu'il est envoyé pour la production de ces effets.

Voilà ce que la Révélation nous apprend touchant le Mystère de la Trinité; Trinité adorable, qui dès les premiers tems s'est manisestée aux anciens Patriarches, qui est l'objet de notre Foi, de notre Espérance, de notre Amour, & de notre culte. Un seul Dieu, qui subsiste en trois Personnes: trois Personnes, qui ne sont

# 178 Instruction Pastorale

qu'un seul Dieu : unité parfaite dans la nature Divine : Trinité ineffable dans les Personnes qui la terminent indivisiblement & inséparablement. Plus ce Mystère est au-dessus de tout ce que nous pouvons penser ou imaginer, plus il est déraisonnable de ne le pas croire; puisqu'il est évident qu'il ne seroit jamais venu à l'esprit d'aucun hommé, si Dieu lui - même ne l'avoit pas révélé.

L'image de cée en nous tion, & retracée par le Baptême.

Nous sommes, N.C. F. des oulaTrinitétra- vrages de la Trinité. Cette Trinité par la Créa- toute-puissante qui a tiré toutes choses du néant, nous a particulierement créés à son image, lorsque Dieu, parlant en nombre pluriel, & tenant, pour ainsi dire, conseil en lui-même, dit: Faisons l'homme à notre image & à notre ressemblance (1).

Cette image obscurcie & presqu'effacée par le péché, a été de nouveau empreinte en nous dans le S. Baptême, par l'invocation expresse des trois Personnes Divines. Allez, dit Jesus-Christ à ses Apôtres, enseignez toutes les Nations, & baptisez-les Au .

<sup>· (1)</sup> Genef. I. 26.

contre les erreurs des FF. H. & B. 179

NOM DU PERE, ET DU FILS, ET DU SAINT-ESPRIT (1). Paroles qui énoncent trois Personnes distinctes, & en même tems une seule essence, une seule divinité, une seule autorité, exprimée au fingulier par ce mot, In Nomine, Au Nom.

Les trois Personnes Divines se sont Manifestamanifestées sensiblement au Baptême tion des trois de Jesus-Christ. Le Pere s'y est mani- vines au Bapfesté par la nuée lumineuse d'où sor-tême de J. C. tirent ces paroles, Vous êus mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection. Le Fils, à qui ces paroles ont été addressées, a paru dans son humanité. Le Saint-Esprit y a aussi fait connoître sa présence sous la forme extérieure de la colombe qui des-

undit & qui s'arrêta sur J. C. (2) Tous les Chrétiens professent ce ce Mystère Mystère dans le Symbole des Apôtres, exprimé dans les Symboles. & dans les autres Symboles dressés ou de la Foiadoptés par l'Eglise. Je crois en Dieu, ou, comme s'exprime le Symbole de Nice , Je crois en un seul Dieu: voilà l'unité de Dieu & de la nature Divine. Nous confessons tout de suite, que

(1) Matth. XXVIII. 19.

<sup>(1)</sup> Luc III. 11. & 22.

## 280 Instruction Pastorale

Dieu unique dans son essence, subsiste en trois Personnes. Le Pere, PATREM; c'est la premiere personne : Et en Jesus-Christ son Fils unique, In Jesum CHRISTUM FILIUM EJUS UNICUM DO-MINUM NOSTRUM; c'est la seconde personne, Le Fils unique de Dieu, né du Pere avant tous les siécles: Dieu de Dieu, lumiere de lumiere, vrai Dieu de vrai Dieu : engendré & non pas fait, consubstantiel au Pere; & par qui toutes choses ont été faites. Nous ajoutons. A cnois au Saint - Esprit, In Spiritum. SANCTUM: C'est la troisième Personne: L'Esprit Saint & vivisiant, qui procede du Pere & du Fils, qui est adoré du même culte avec le Pere & le Fils, qui a parlé par les Prophètes. Combien d'hérésies se sont élevées

Hérésies qui ent attaqué ce Mystère, & dont la Foi.a triomphé.

dans le cours des siécles contre la soi de ce Mystère! Elle a triomphé de toutes: Elle a triomphé des Sabelliens, qui n'admettoient en Dieu qu'une seule & unique Personne, annoncée, disoient - ils, tantôt sous le nom de Pere, tantôt sous le nom de Fils, tantôt sous le nom de Saint-Esprit. Elle a triomphé des artifices, du crédit & des violences des Ariens, qui nioient

#### contre les erreurs des FF. H.& B. 181

l'Eternité & la consubstantialité du Fils. Elle a triomphé des Macédoniens, qui confessant, du moins en apparence, l'éternité & la consubstantialité du Fils, ont nié la Divinité du Saint Esprit. Elle a triomphé, & elle triomphe encore tous les jours de l'impiété des Sociniens.

Ces hérétiques pervers, qui n'ont Erreurs des de Chrétien que le nom, se déclarent la Trinité. ennemis de tout ce qui s'appelle Mystère. S'i's reconnoissent l'autorité & l'inspiration des Livres saints, ce n'est qu'en se donnant la liberté de les expliquer comme il leur plaît. C'est surtout contre les Mystères de la Trinité, de l'Incarnation & de la Rédemption, que se tournent tous leurs efforts. Voici en peu de mots leurs idées sur la Trinité. A proprement parler, disent-ils, iln'y a en Dieu qu'une seule Personne, comme il n'v a qu'une seule nature. Ce Dieu unique, suprême, seul véritable, est le Pere de Jesus-Christ, & Jelus Christ est son Fils. Mais qu'ensendent-ils par Jesus-Christ? Un pur homme, qui n'est distingué des autres hommes que par l'excellence de sa fainteté, par les dons singuliers dons

Dieu l'a rempli, par la maniere miraculeuse dont il a été conçu & dont il est né d'une Vierge, par le ministère important dont Dieu l'a chargé. Ainsi continuent ces impies, Jesus-Christ n'existoit pas avant Marie; il n'a commencé d'être qu'au moment où sa chair sacrée a été conçue par l'opération du Saint-Esprit. Il n'est donc pas le Fils de Dieu de toute éternité; mais le Dieu suprême l'a élevé dans le tems à la qualité de son Fils unique. Par conséquent, Dieu n'a pas toujours été Pere, mais il est devenu Pere, lors qu'il a produit miraculeusement Jesus-Christ, & qu'il l'a fait son Fils. 4 l'égard du Saint-Esprit, ils ajoutent (1) qu'il n'est pas proprement Dieu, qu une personne Divine; mais la mente ou l'efficacité Divine , le souffle on l' piration qui procéde de Dieu & 🗱 répand sur les hommes pour les fan

<sup>(1)</sup> Creltus, de uno Deo Pare, lib. 1. Cap. 6. tom. 6. Bibl. FFr. Polon. pag. 71. Sandaus est Dei virtus seu esticacia, ca alticular est estimate est parte, de la capacitat de

### eontre les erreurs des FF. H. & B. 283

fer, les consacrer, & produire en eux divers effets furnaturels

A tous ces blasphêmes opposons, Tout dans N. C. F, le bouclier impénétrable de l'Eglise Ca-tholique rapla Foi, & l'épée spirituelle de la parole pelle les Fidé-de Dieu, que l'Eglise Catholique nous les à la Foi & met en main. Quel avantage pour sainte Trini-nous, que dans le sein de cette tendre Mere, tout nous rappelle à ce premier de nos Mystères, & nous invite à lui rendre nos hommages! Assistons-nous au Sacrifice de nos Autels, c'est à la Trinité Sainte que nous l'offrons: c'est elle que nous prions: Suscipe , Sancta Trinitas : Placeat tibi , Sancta Trinitas. Au commencement & à la fin de toutes nos prieres, & de nos principales actions, l'Eglife nous fait invoquer la Sainte Trinité par ces paroles, qui devroient être encore plus profondément gravées dans nos cœurs, qu'elles ne sont fréquemment dans notre bouche: Au nom Du Pere, ET DU FILS, ET DU SAINT - ESPRIT. Dans les Offices publics, après chaque Pseaume & chaque Hymne Ecclessaftique, nous louons & nous glorifions la Trinité, en nous écriant, GLOIRE AU PERE, ET AU FILS, ET AU SAINT-

Tout dans

# 184 Instruction Pastorale

ESPRIT. Dans toutes les Oraisons de l'Eglise nous nous renouvellons le souvenir & la profession de ce Mystère: celles qui s'adressent directement au Pere, nous les terminons en disant, Par Jesus-Christ votre Fils notre Seigneur, qui étant Dieu vit & regne avec vous dans l'unité du Saint-ESPRIT: Celles qui s'adressent particuliérement à Jesus-Christ, nous les concluons en ces termes, vous, Seigneur, qui étant Dieu vivez & regnez avec Dieu le Pere dans l'unité du SAINT-ESPRIT: dans celles où nous invoquons nommément le Saint-Esprit, nous ne séparons pas non plus de lui les deux autres Personnes. Vous le voyez par cette strophe de l'Hymne, Veni Creator Spiritus: faites-nous la grace, Esprit-Saint, de connoître le Pere, de connoître le Fils, & de croire fermement durant tout le cours de notre vie, que vous êtes l'Esprit de l'un & de l'autre. Toutes les Litanies usitées dans l'Eglise pour implorer la miséricorde de Dieu, commencent par invocation distincte de chacune des trois Personnes Divines : Pere Céleste, qui éses Dieu, ayez pitié de nous: Fils, Récontre les erreurs des FF. H. & B. 283

dempteur du monde, qui êtes Dieu, ayez pitié de nous: Esprit Saint, qui étes Dieu, ayez pitié de nous: Sainte Trinité, qui n'êtes qu'un seul Dieu, ayez pitié de nous. La même vérité est encore exprimée plus briévement par ces autres paroles qui reviennent si souvent dans les Offices de l'Eglise, Seigneur, ayez pitié de nous: Christ, ayez pitié de nous: Seigneur, ayez pité de nous car il est visible que la premiere invocation s'adresse au Pere, la seconde au Fils, qui est J. C. & car

la troisième au Saint-Esprit.

Vous trouvez cette même profession & a loration distincte de la Trinité dans les Cantiques de joie & d'actions de graces que l'Eglise vous met à la bouche. Dans le Gloria in exelsis, par exemple, vous vous écriez tous d'une voix, nous vous louons, nous vous bénissons, nous vous adorons, nous vous glorisons, nous vous rendons graces, Seigneur Dieu, Roi du Ctel, Dieu Pere tout-puisant: Seigneur Dieu, Jesus-Christ, Fils unique du Pere... avec le Saint-Esprit, dans la gloire de Dieu le Pere; C'est ce qui vous fait dire encore dans

le TE DEUM; la Sainte Eglise répandue par toute la terre vous confesse & vous loue, ô Dieu Pere dont la Majesté est infinie, votre Fils unique & adorable, Fils éternel du Pere éternel, & le Saint-Esprit Consolateur.

Dans tous les Exortismes que l'Eglise fair pour écarter le Démon, &
pour détourner les effers de sa maignité, elle invoque sans cesse le nom
& la vertu du Pere, & du Fils, &
du Saint-Esprit. Lorsqu'elle bénit ses
ensans par le ministère des Eveques
& des Prêtres, c'est toujours en inplorant sur eux la bénédiction destrois
Divines Personnes en un seul Dieux
Que Dieu tout-puissant, le Pere, & de
Fils, & le Saint-Esprit, vous bénisse;
Que la bénédiction de Dieu tout-puissant, du Pere, & du Fils, & du SaintEsprit, descende sur vous, & qu'elle y
demeure toujours.

Enfin, n'est - ce pas devant cette Trinité adorable que nous nous absissons profondément, lorsqu'unistres nos foibles voix à celles des millions d'Anges que le Prophète Isaie a vus aurour du Trône de Dieu (1), & des

(1) Ifaie VI-3.

contre les erreurs des FF. H. & B. 287 quatre Animaux mystérieux dont il ost parlé dans l'Apocalypse (1), nous nous écrions, Saint, Saint, Saint, le Seigneur Dieu des armées, qui étoit; qui est, & qui viendra. " Que signisse, dit Saint Ambroise (2), cette triple » répétition sous un seul nom de Sain-» tete? Pourquoi une louange unique de le répétée trois fois? Pourquoi » répéter trois fois le mot de Saint » au singulier, sinon parceque le " Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit, » sont une même chose en sainteté? » On ne se contente pas de le dire » une fois, afin de ne pas séparer le » Fils d'avec le Pere; ni de le dire » deux fois, afin de ne pas séparer le » Saint Esprit d'avec le Pere & le » Fils: On ne le dit pas quatre fois.

(1) Apocal. IV. 8.
(2) S. Ambr. lib. 2. de Fide, c. 12. n. 107. Quid
fibi vult. sub uno nomine Sanctitatis Trina repetitio?
Si Trina repetitio, cur una laudatio? Si una laudatio,
cur Trina repetitio? Trina repetitio cur, nifi quia
Pater, & Filius, & Spiritus sanctus, sanctitate unum
suns? Non dixit semel, ne Filium sequestrater: non
bis., ne Spiritum præteritet: non quater, ne cseaturas conjungeret; & ut ostenderet Trinitatis unam
effe Deitatem, cum tertiò dixiset, Sanctus, Sancsuns, Santsus, addidit singulariter, Dominus Deus
Embaoth, sanctus sigitus Pater, sanctus Filius, sanctus & Dei Spiritus,

de peur de joindre ou de confondre la créature avec le Créateur. Enfin pour montrer que les trois Personnes n'ont qu'une seule & même divinité, après avoir dit trois sois, saint, Saint, Saint, on ajoute au singulier, le Seigneur Dieu des armées. Ainsi le Pere est Saint, le Fils est Saint, l'Esprit de Dieu est Saint, se ces trois sont un seul Seigneur, un seul Dieu, un seul Saint.

Idée abrégée des égaremens des FF. H. & B. fur ce Mystère.

Ce que nous avons ici à reprocher aux Freres Hardouin & Berruyer n'est pas de nier ouvertement ce Mystère. Auroient ils pu le faire sans se déclarer formellement Sociniens? On les voit au contraire en divers endroits de leurs Ecrits, confesser avec tous les Catholiques, qu'il y a en Dieu trois Personnes distinctes dans l'unité d'une même nature. C'est un témoignage que nous leur rendons de tour notre cœur (1). Le reproche que nous sommes forcés de leur faire, c'est qu'en paroissant reconnoître ce Dogme fa-

<sup>(1)</sup> Voyez le Fr. Hard. In cap. 1. adnot. ad F. t. pag. 318. col. 1. & locus de SS. Erin. Joanni Apof. windicatus, pag. 803. & 804.

### contre les erreurs des FF. H. & B. 289

cré, ils le détruisent réellement : c'est que leurs Ecrits sont remplis d'une multitude de propositions qui ne tendent qu'à anéantir la foi de ce Mystère. C'est ce qui rend même leurs Ecrits beaucoup plus dangereux, que s'ils attaquoient de front la croyance Catholique. Pour-lors les Fidéles n'auroient pas besoin d'être avertis de se tenir en garde. L'évidence d'une impiété groffiere révolteroit les plus simples, & leur feroit rejetter avec indignation un poison qui se montreroit à découvert. La séduction n'est jamais plus à craindre, que quand elle se cache avec artifice fous ses dehors de la vérité, & qu'elle emprunte de tems en tems le langage de la Religion.

Pour vous donner une idée exacte des égaremens de ces deux Religieux, nous les rapporterons à certains chefs principaux. Vous verrez donc successivement les atteintes qu'ils donnent 1. A la réalité & à la distinction des Personnes Divines: 2. Aux notions ou propriétés personnelles qui constituent & qui distinguent chacune de ces Divines Personnes: 3. Aux inessables Processions, par lesquelles le Fils est Tome L.

# Instruction Pastorale

engendré de toute éternité par le Pere, & le Saint-Esprit procéde éternellement du l'ere & du Fils: 4. À la Mission du Fils par le Pere, & du Saint-Esprit par le Pere & par le Fils: 5. À la révélation de ce Mystère, faite tant avant la venue de Jesus-Christ, que par Jesus-Christ lui-même & par la prédication de ses Apôtres: 6. Ensin aux preuves qui en établissent la vérité, soit à celles que l'Ecriture-Sainte nous fournit, soit à celles qui sont rensermées dans la profession publique de l'Eglise Catholique.

## · CHAPITRE IL

La distinction des Personnes Divines attaquée en diverses manieres par les Freres H. & B.

A Trinité ne seroit qu'un mot vuide de sens, si le Pere, le Fils & le Saint-Esprit n'étoient pas trois personnes réelles & réellement distinguées. Les Sabelliens admettoient sans peine les noms de Pere, & de Fils, & de Saint - Esprit : & cependant ils n'en étoient pas moins les ennemis déclarés de ce Mystère; parcequ'ils prétendoient que ces trois noms n'expriment pas trois personnes, mais une seule & unique personne, qui selon les tems & les circonstances s'est fait connoître aux hommes sous ces différentes dénominations. Voyons si nos deux Religieux ne se rendent pas de même violemment suspects de n'admettre qu'en apparence trois Personnes Divines, & de n'en reconnoître réellement qu'une seule.

#### ARTICLE PREMIER.

Premiere attaque livrée par ces Religieux à la distinction des Personnes Divines, en disant, que le Pere est la source & le principe de la Sainte Trinité.

Ans une matiere infiniment élevée au-dessus de toutes les pensées humaines, & sur laquelle la révélation seule peut nous servir de guide, vous sentez, N. C. F. que toute nouveauté de langage est dangereuse & ne peut être que très-suspecte. Que faut-il donc penser de cette expression singuliere, le Pere est la source de la Sainte Trinité? C'est ainsi que parle le Frere Hardouin à l'occasion de ce Texte de Saint-Paul (1): Il n'y a pour nous qu'un seul Dieu, le Pere, qui donne l'être à toutes choses, &c. Au lieu de ces paroles, la paraphrase du Frere Hardouin fait dire à l'Apôtre: « Nous, qui sommes Chrétiens, nous » ne connoissons qu'un seul Dieu selon

<sup>»</sup> la fignification propre & excellente

<sup>(</sup>t) 1, Corinth. VIII. 6,

contre les erreurs des FF. H. & B. 193

» de ce terme, le Pere, source de » LA TRÉS-SAINTE TRINITÉ, dont la » bonté donne l'être à tout ce qu'il y

» a de bon, &c. (1)

Nous demandons d'abord à quel dessein l'Auteur ajoute au Texte Sacré une proposition qui n'y est renfermée ni supposée en aucune façon, & qui, pour ne dire rien de plus, lui est toutà fait étrangere? En lecond lieu, quel peut être le sens de cette proposition? Si le Pere est la source de la Sainte Trinité; il est donc la source de luimême, puisqu'il est lui-même renfermé dans la Trinité. La Foi Catholique ne connoît point un pareil langage. Elle nous apprend au contraire que le Pere, principe des deux autres Personnes, n'a point de principe, & qu'il ne procéde ni d'aucun autre, ni de lui-même.

Le Frere Berruyer s'exprime à-peuprès comme son Maître. « Il n'y a pour » nous, dit-il (2), qu'un Dieu tout-

<sup>(1)</sup> In paraphr. hujus loci, pag. 502. col. 1. Nobis, qui Christiani sumus, unus est proprià & excellenti vocis significatione Deus, Pater, fons Sanctifsima Trinitatis, ex cujus benignitate sunt bopa mmia.

<sup>(2)</sup> Berr. 3. part. tom. 2. pag. 273. N iij.

## 194 Instruction Pastorale

» puissant, qui est le principe & l'ori-» gine de la Très-Sainte Trinité ». Il est vrai que dans cette paraphrase le Pere n'est pas nommé; mais il faut nécessairement le sous-entendre, puisqu'il est exprimé disertement par l'Apôtre : à moins qu'on ne dise que le Frere Berruyer prend le Pere & Dies tout-puissant pour des expressions synonimes; ce qui n'est pas moins contraire au Dogme de la distinction des Personnes. D'ailleurs, où cet Auteur 2-t-il pris que Dieu tout-puissant eft le principe & l'origine de la Sainu Trinité. Dieu n'est pas le principe de la Trinité : il est la Trinité même. Ainsi comme Dieu n'a pas de principe de son existence, la Trinite qui est Dieu même, n'en a pas non plus.



#### ARTICLE II.

Seconde attaque livrée à la distinction des Personnes Divines par les Freres Hardouin & Berruyer, en ce qu'ils prétendent qu'en Dieu la Nature, & la Personne ne sont nullement distinguées, même par la pensée.

SUIVANT la nouvelle Théologie de ces Auteurs, il n'y a en Dieu aucune forte de différence ou de distinction entre la nature & la personne. Le Frere Hardouin affecte souvent de joindre ensemble les termes de Trinité & de Divinité, comme n'exprimants que la même idée (1). Le Frere Berruyer, dans ses désenses, dévoile encore plus la pensée de son Maître & la sienne, en disant qu'en Dieu la personne n'est nullement, même per sonne n'est nullement, même per

N iv

<sup>(1)</sup> Locus de SS. Trinit. Joanni Apost. vindicatus, pag. 803. col. 2. Virtus Divina, sive Divinitas, Pater, Vetbum, & Spiritus sanctus. Pag. 804. col. 1. Hac autem est sola Divinitas, sola Trinitas. Pag. 808. col. 2. Tota ipsa Trinitas creat, sive tota Divinitas. Ces expressions se trouvent répétées en quantité d'autres endroits.

» MENTEM, ou par la pensée, distin-

guée de la nature (1). »

Si l'on admet une fois ce principe, c'en est fait du Mystère de la Trinité & de la distinction des Personnes. Si en Dieu la Personne n'est nullement distinguée de la nature, si elle ne l'est pas même par la pensée, il s'ensuit évidemment que comme il n'y a en Dieu qu'une seule nature & qu'il est impossible qu'il y en ait plus d'une; il n'y a aussi qu'une seule personne, & qu'il ne peut y en avoir plusieurs.

ne peut y en avoir plusieurs.

C'est pour avoir ainsi confondu mal-à-propos les idées de nature & de personne, que d'un côté les Sabelliens ont conclu de ce qu'il n'y a en Dieu qu'une nature, qu'il n'y a aussi qu'une seule personne; & que d'un autre côté, les Ariens ont prétendu qu'y ayant en Dieu plusieurs Personnes, il doit y avoir aussi entr'elles une dis-

tinction de nature.

Que la Doctrine des Peres & des Théologiens Catholiques est dissérente en ce point de celle du Frere Berruyer! Ils reconnoissent, à la vérité, ( & la

<sup>(1)</sup> Nouvelle défense de l'Hist, du Peuple de Dieu, à Nancy, pag. 44.

#### contre les erreurs des FF. H. & B. 297

Foi ne permet pas d'en douter), qu'en Dieu la nature & les Personnes ne sont pas réellement distinguées; mais ils enseignent en même tems comme une vérité indubitable, que l'idée de personne n'est pas la même que l'idée de nature. Et en effet, la nature Divine est commune aux trois Personnes; les notions ou propriétés de chaque Personne au contraire sont incommunicables aux deux autres; l'idée de personne en Dieu renferme essentiellement une relation; l'idée de nature au contraire ne la renferme pas. Le Pere engendre, le Fils est engendré, le Saint-Esprit procéde; la nature Divine au contraire, considerée comme nature, n'engendre point, n'est point engendrée, & ne procéde point. Ce qui fait dire à Bellarmin (1), ( & tous les Théologiens le disent comme lui), que, quoique le Fils

<sup>(1)</sup> Bellarm. lib, 2. de Christo, cap. 7. Filius licèt includat essentiam, tamen distinguitur ratione ab eà, propter relationem quam dicti præter essentiamiem ex quatenus ab eà distinguitur, convenit ei generati, quod non convenit essentiamiem que distinguitur ab exatione, propter relationem Paternitatis, quam habet præter essentiamie & ideiro Pater generate dicitur, essentia non dicitur.

» de Dieu renferme l'essence Divine,
» il en est cependant distingué par la
» pensée, à cause de la relation que
» l'idée de Fils ajoute à l'idée de l'essence Divine; de même que le Pere
» renferme l'essence Divine, mais
» qu'il en est distingué par la pensée,
» à cause de la relation de Parernité
» qui lui est propre, & qu'il a outre
» l'essence divine: & que c'est sur ce
» fondement qu'on dit avec vérité
» que le Pere engendre le Fils, au
» lieu qu'on ne peut pas dire de l'essence divine ni qu'elle engendre
» ni qu'elle soit engendrée ».

Comment donc pourra t-on désormais confesser trois Personnes réelles en Dieu; un Pere qui engendre éternellement, un Fils qui est engendré, un Saint-Esprit qui procéde éternellement du Pere & du Fils; s'il est vrai, comme le Frere Berruyer ose l'assure, que la personne en Dieu ne soit nullement distinguée de la nature, pas même par la pensée? C'est un Dogme de Foi décidé par les Conciles, que la nature Divine, en tant que nature, ne peut ni engendrer, ni être engendrée, ni procéder. Par consé-

quent, supposé qu'en Dieu les idées de personne & de nature soient précisément la même, en sorte qu'elles ne soient nullement distinguées, même par la pensée; il s'ensuit manisestement qu'il ne peut y avoir en Dieu ni une personne qui soit engendrée, ni une personne qui soit engendrée, ni une personne qui procéde: c'est-à-dire, en un mot, qu'il ne peut y avoir en Dieu, ni Pere, ni Fils, ni Saint-Esprit; mais que Dieu n'est réellement qu'une seule personne, comme il n'a qu'une seule nature.

#### ARTICLE III

Troisséme attaque livrée à la distinction des Personnes Divines par le Frere Hardouin, en ce qu'il nie que le Verbe soit égal au Pere, & individuellement distingué du Pere.

E Pere, le Fils, & le Saint-Esprit étant trois Personnes, & cependant un seul Dieu, il faut nécessairement qu'ils soient égaux & consubs-N vi tantiels. Telle est la Foi, tel est le langage de l'Eglise universelle, exprimé dans ses Symboles, dans ses Décisions, dans ses Prieres & dans tous les Catéchismes du monde Catholique.

Comment donc ne seroit - on pas effraié d'entendre dire au Frere Hardouin que le Verbe n'est pas proprement égal au Pere? La raison qu'il en donne, « c'est que le Verbe n'est pas » un individu distingué du Pere, mais » un même individu avec le Pere; » quoiqu'il soit un suppôt réellement

» distingué du Pere. » (1)

Quelle scandaleuse nouveauté & singularité de langage! Que vient faire ici le terme d'individu, terme qui n'est point d'usage dans l'Eglise, ni même dans les Ecoles de Théologie, quand on parle des Personnes Divines. Nous ne voyons pas qu'on dise du Pere, & du Fils, & du Saint-Esprit que ce sont trois individus; mais on dit encore moins qu'ils ne

<sup>(1)</sup> In Joan. cap. 14. adnot. ad v. 28. pag. 307. Verbum non est propriè æquale Patri, quia non est individuum distinctum à Patre, sed unum est cum Patre, quamvis sit suppositum realiter distinctum à Patre.

font qu'un seul & unique individu. S'il falloit opter entre ces deux propositions, la définition que Bocce donne de la personne, & qui est suivie par Saint Thomas & par tous les Théologiens, rationalis, ou intellectualis naturæ individua substantia, sive subsistentia (1), autoriseroit à dire que les Personnes de la Sainte Trinité sont distinguées individuellement, & c'est ainsi que plusieurs sçavans auteurs s'expriment. Mais dans une matiere où il s'agit de ce qu'il y a de plus grand & de plus sacré dans la Religion, abstenons nous des termes scholastiques, & renfermons-nous dans le langage de l'Eglise, puisé dans l'Ecriture & dans la Tradition. Disons que par l'unité de la nature Divine, qui est la même dans le Pere, dans le Fils, & dans le Saint-Esprit, ces trois Personnes sont une même chose, une même essence, unum funt; & que par les relations réelles qui les constituent & qui les distinguent, ce sont réellement trois Personnes, tres junt. C'est

<sup>(1)</sup> Voyez faint Thomas, part 1 q. 29. art. 1. Effius in primum distinct. 23. §. 1. & beaucoup d'autres Théologiens.

ainsi que le Texte Sacré s'exprime, & que les Peres ont toujours parlé.

Mais si la raison sur laquelle le Frere Hardouin s'appuie est condamnable, ne fut-ce qu'à cause de la singularité & de l'ambiguité de son langage, son assertion en elle-même, que « le Verbe " n'est pas proprement égal au Pere, " Verbum non est proprie æquale Patri, est encore plus intolérable, à cause de l'impiété manifeste qu'elle renferme. Dire que le Verbe n'est pas proprement égal au Pere, c'est condamner tous les Saints Docteurs, tous les Théologiens, tous les Catéchismes du monde Catholique, qui enseignent tout d'une voix que les trois Personnes Divines sont parfaitement égales en toutes choses. Le Symbole attribué à Saint Athanase qu'on chante tous les Dimanches à Prime, s'exprime donc trèsimproprement, quand il déclare qu'en chacune de ces trois Divines Personnes, il n'y a rien de plus ou de moins, mais qu'elles font coéternelles & égales entr'elles, coaterna sibi sunt & coaquales; & quand il ajoute que Jesus - Christ selon son humanité est moindre que le Pere, & qu'il lui est

égal selon sa divinité, aqualis Patri ficundum divinitatem! Ensin l'Eglise elle-même qui met ce ambole entre les mains de ses ensans, comme la Régle de leur Foi, les induira donc en erreur!

Ici le blasphème se montre à découvert. Si le Verbe, comme Verbe, n'est pas proprement égal au Pere, il faut nécessairement, ou qu'il soit moindre que le Pere, ce qui est l'hérésie des Ariens; ou qu'il ne soit pas une personne réellement distinguée du Pere, ce qui est l'hérésie des Sabelliens: il n'y a pas de milieu.

#### ARTICLE IV.

Quatrième attaque livrée à la distinction des Personnes Divines par les Freres Hardouin & Berruyer, en ce que selon eux, le Verbe n'est devenu une Personne distinguée du Pere que par l'Incatnation.

VO v s verrez dans la suite que suivant le nouveau plan de Religion tracé par le Frere Hardouin, le Verbe n'est pas de toute éternité le

# 304 Instruction Pastorale

Fils de Dieu, & qu'il ne l'est devenu qu'au moment de l'Incarnation. Or ôter au Verbe éternel sa qualité de Fils unique di Peré, c'est le dépouiller de la propriété qui le constitue la seconde Personne de la Trinité; c'est, par conséquent, détruire la Foi de ce Mystère.

Texte remarquable du Fr. H. à ce sujer.

Mystère.

Mais ne nous bornons pas à de simples conséquences. Le Frere Hardouin va nous dire lui-même, que le Verbe n'est devenu une personne distinguée du Pere, que par l'Incarnation. L'entortillement de ses paroles demande de votre part un renouvellement d'attention, pour en bien prendre le sens.

"Le Fils de Dieu par excellence, dit"il (1), c'est le plus excellent de tous les hommes que Dieu puisse créer; homme cependant.... Il peut y avoir un homme, qui soit le plus excellent de tous les hommes que

(1) In Joan. cap. 1. adnot. ad v. 18. pag. 252. col. 2. Filius Karižezar, hominum est excellentissimus quem Deus positi creare, homo tamen. . . . . Potest esse aliquis homo excellentissimus omnium quos positi Deus creare, ratione unionis cum Natura divina, ac proinde cum Persona Di ina secunda: utsit persona prior. Pater: humanicas autem unita Verbosti Filius: nam personam oportet esse distinctam à Patre Filium.

tontre les erreurs des FF. H. & B. 309

Dieu puisse créer, à raison de son union AVEC LA NATURE DIVINE, & ce par conséquent avec la seconde Personne Divine; en sorte que la premiere Personne soit le Pere, & que l'humanité unie au Verbe, soit le Fils: car, poursuit-il, il faut que le Fils soit une personne distinguée

" du Pere. "
Ce texte renferme une profondeur d'impiété, qu'il est nécessaire de creufer & d'exposer au grand jour.

D'abord, que signifie ce début, le Fils de Dieu par excellence, est le plus excellent de Tous les hommes possibles, homme cependant. Qui peut douter que le plus excellent de tous les hommes ne soit un homme, comme le plus excellent des anges est un ange? Qu'étoit-il donc besoin d'ajouter, Homme cependant, Homo TAMEN? N'est-ce pas pour insinuer sourdement que le Fils de Dieu, avec toute son excellence, n'est pourtant qu'un homme? Mais nous parlerons ailleurs de ce qui regarde la Divinité de Jesus-Christ. Examinons ce qui suit.

Le plus excellent de tous les hommes, tontinue le Frere Hardouin, est celui

C'est un principe constant, enseigné par les Peres, & établi par tous les Théologiens, que la nature humaine en Jesus-Christ n'a été unie à la nature Divine que moyennant la Personne du Verbe, mediante Persona Verbi; c'est à-dire, que l'union s'est faite immédiatement dans la Personne du Verbe, & médiatement dans la nature Divine; en sorte que l'humanité de Jesus-Christ n'est pas unie au Verbe, parcequ'elle est unie à la nature Divine; mais qu'au contraire elle est unie à la nature Divine, parcequ'elle est unie hypostatiquement à la Personne du Verbe, à qui la nature Divine est commune avec le Pere, & le Saint-Esprit.

Le Frere Hardouin renverse abso-

contre les erreurs des FF, H. & B. 307

lument cet ordre. Selon lui, l'humanité de Jesus-Christ n'est unie avec la seconde Personne Divine, qu'en conséquence de ce qu'elle est unie avec

la nature Divine, ac proinde.

Mais en premier lieu, comment s'ensuit-il de l'union de l'humanité avec la nature Divine, que cette humanité Sainte soit unie à la seconde Personne plutôt qu'à la premiere ou à la troisième? La nature Divine n'est-elle pas la même dans les trois Personnes? Pourquoi donc l'union de la nature humaine avec la nature Divine considerée en elle-même & comme nature, emporteroit-elle par ellemême l'union avec une Personne plutêt qu'avec les deux autres?

En second lieu, qu'est ce que le Frere Hardouin entend par la Personne Divine seconde, avec laquelle il dit que l'humanité de Jesus-Christ a été une en conséquence de son union avec la Divinité? Entend - il la Personne du Verbe? Il ne paroît pas que ce soit-là sa pensée. Vous verrez dans un moment qu'il ne regarde pas le Verbe, en tant que Verbe, comme une Personne distinguée du Pere. En-

tendroit-il la nature Divine? cette conséquence qu'il tire, ratione unionis cum natura Divina, Ac PROINDE cum Persona Divina secunda, autoriseroit à le croire. Mais la nature Divine. comme nature, n'est pas une Personne : encore moins est-elle une Personne distinguée du Pere. Quelle est donc, encore une fois, cette Personne Divine seconde, avec laquelle le Frete Hardouin nous dit que l'humanité de Jesus-Christ a été unie en conséquence de son union avec la Divinité? Hé! qu'est-il besoin de le demander ? Le Frere Hardouin ne s'explique-t-il pas suffisamment, en ajoutant aussi-tes après, que " la premiere Personne est " le Pere, & que l'humanité unie au " Verbe est le Fils : " ut sit Perfess prior , Pater ; humanitas autem units Verbo sit Filius. N'est-ce pas faire entendre assez clairement que la seconde Personne Divine n'est autre que l'humanité même de Jesus-Christ?

Mais en troisième lieu, quelle abiatdité n'est-ce point là? L'humanité de Jesus-Christ peut-elle être tout à la fois la seconde Personne Divine, & unie à la seconde Personne Divine?

### tontre les erreurs des FF. H. & B. 309

Est-ce donc à elle-même qu'elle est unie? Quel cahos & quelle contradiction d'idées! Cependant à travers cette confusion, il n'est pas difficile d'appercevoir à quoi ce novateur en veut venir. Ce qu'il a dessein d'insinuer, c'est que Dieu ayant uni ou communiqué sa nature Divine à l'humanité de Jesus-Christ autant qu'une créature est susceptible d'une pareille communication, il en résulte que l'humanité de Jesus-Christ a été faite une Personne Divine seconde; en sorte que Dieu en communiquant sa nature Divine à l'humanité de Jesus-Christ, est devenu Pere & par là, premiere Personne Divine; & que l'humanité de Jesus-Christ rendue participante de la nature Divine, est devenue le Fils de Dien, & en cette qualité, une seconde Personne Divine, Personne aussi distinguée du Pere, qu'une créature Divitusée est essentiellement distinguée du Créateur : ut sit Persona prior, Pater 3 humanitas autem unita Verbo, fie Filius. Nous verrons dans la suite plusieurs autres traits qui concourent à établir ce blasphème.

Ce qu'il s'agit de considérer iei par-

ticuliérement, c'est que, selon le Frere Hardouin, le Verbe, comme Verbe, n'est pas une Personne distinguée du Pere Le Fils de Dieu, dit-il, par opposition au Pere, premiere Per-Tonne, c'est l'humanité unie au Verbe, ut sit Persona prior, Pater: humanitas autem unita Verbo, sit Filius. Et pourquoi est-ce l'humanité qui est le Fils de Dieu, & non pas le Verbe à qui elle est unie ? c'est, répond-il, qu'il faut que le Fils soit une Personne distinguce du Pere : nam Personam oportet effe distinctam à Patre Filium. Remarquez - bien cette raison : n'est-ce pas dire bien nettement à quiconque sçait restéchir, que le Verbe, comme Verbe, n'est pas une Personne distinguée du Pere, & que par cette raison il ne sçauroit être le Fils de Dieu? Pour rendre sa pensée encore plus palpable, développons son raisonne-ment: le voici en deux mots. Pour être Fils, il faut être diftingué de celui dont on est Fils. Car tout File est une personne distinguée de son Pere: Personam oportet esse distinctant à Patre Filium. Or le Verbe, comme Verbe, n'est pas une Personne distin-

#### contre les erreurs des FF. H. & B. 313

guée du Pere : donc ce n'est pas de Verbe, comme Verbe, mais c'est .'humanité unie au Verbe, & réellement distinguée de Dieu, qui est le Fils de Dieu. Ut .... hun: anitas unita Verbo su Filius. Ou c'est-là ce que le Frere Hardouin a voulu dire; ou il faut convenir que ses paroles n'ont point de sens. Mais quelle détestable Doctrine! Il n'y aura donc en Dieu qu'une feule Personne, comme il n'y a qu'une seule nature! Dieu ne sera pas Pere de toure éternité! il le sera devenu dans le tems! L'humanité de Jesus-Christ faite dans le tems le Fils de Dieu, aura dès lors été faite une seconde Personne Divine, un second Dieu, un Dieu qui ne sera Dieu qu'improprement, en conséquence d'une participation telle quelle de la nature Divine! Avec de tels principes, que devient l'ineffable Mystère de la Trinité? Que devient l'Incarnation du Fils de Dieu? Que devient la Divinité de Jesus-Christ?

Le Frere Berruyer ne s'exprime pas Textedure, tout-à-fait si crûment. Mais il a beau B. rendant au s'envelopper, la conformité de ses sentimens avec ceux de son Maître,

Digitized by Google

perce à travers les foibles voiles dont il s'efforce de les couvrir. En effet, quel sens Catholique pourroit-on donner à ces paroles qui se trouvent dans une de ses défenses, le Verbe, par sa génération ad extra, est devenu la Personne de Jesus-Christ (1)? Un pareil langage est inoui dans l'Eglise. Le Verbe n'est-il donc pas de toute éternité la seconde Personne de la Sainte Trinité, distinguée du Pere? N'est-il devenu une Personne que par l'Incarnation, ou, selon l'expression de l'auteur, par sa génération AD EXTRA? N'étoit - il auparavant en Dieu que comme une pensée, comme un projet, comme un dessein que Dieu avoit conçu, & qu'il tenoit caché en luimême jusqu'au tems où il devoit l'exécuter & le manifester au déhors? ou bien, supposé que le Verbe soit de toute éternité une Personne Di-

· Digitized by Google

**vine** 

<sup>(1)</sup> Défense... du P. B. contre le projet, &c. Examen du Précis, pag. 99. La nouvelle dénomination de Fils naturel de Dieu... acquise au Verbe, au moment où par sa génération ad extra, il est devenu la personne de Jesus-Christ, ne déroge en rien à la dénomination de Fils de Dieu, qu'il a de toute éternité par la génération ad intra, in divinis. [Cet Examen du Précis, est annoncé comme étant de la plume su Frere Berruyer hui-même.]

contre les erreurs des FF. H. & B. 313

vine distinguée du Pere, est-il devenu par l'Incarnation une autre Personne qu'il n'étoit, en devenant la Personne de Jesus-Christ?

En un mot, de deux choses l'une: ou le Frere Berruyer distingue le Verbe éternel de la Personne de Jesus-Christ, ou il ne l'en distingue pas. S'il l'en distingue, il ne crost donc pas avec l'Eglise Catholique que Jesus - Christ soit le Verbe fait chair; il nie, par conséquent, le Mystère de l'Incarnation. Si au contraire il ne distingue pas le Verbe de la Personne de Jesus-Christ; qu'il nous explique, s'il le peur, comment le Verbe, étant de toute éternité une Personne Divine & immuable, a pu devenir dans le tems la Personne de Jesus-Christ. Est-il devenu la même Personne qu'il étoit avant tous les siécles? ou bien est-il devenu une Personne différente de ce qu'il étoit? Qu'il nous dise encore quelle raison il a de trouver singulier, qu'un de ses Réfutateurs ait appellé la Sainte Trinité le Mystere de l'Eternité (1). Quelle qu'ait pu être son intention en

<sup>(1)</sup> Nouvelle défense, &c. à Nancy, première. lettre, pag. 38.

Tome I.

O

tout cela, le moins qu'on en puisse conclure, c'est que la nouveauté & l'irrégularité de ses expressions le rend très-suspect, & qu'en rapprochant son langage de celui du Frere Hardouin qu'il se glorisse de prendre pour guide, les soupçons contre l'un & l'autre augmentent de plus en plus.

#### ARTICLE V.

Cinquième attaque livrée à la distinction des Personnes Divines par le Frere Hardouin, en ce qu'il soutient qu'il est impossible que Dreu le Pere parle au Verbe.

Us dirons-nous de cette autre Proposition du Frere Hardouin, qu'il est impassible que Dieu le Pere parle au Verbe; que c'est à Jesus-Christ son Fils qu'il parle, & non pas au Verbe (1).

<sup>(1)</sup> In Epift. ad Hebr, cap. 20. adrot. adr. 20. pag. 649. col. 2. Vox Patris non ad Voebum cered 3. feri enim non potest ut Verbum Pater alloquatur; sed 11., ad enmdem Filium suum Jesum.

Vous remarquer z d'abord, que LeF.H. n'est ce Religieux n'est en cela que l'écho récho d'end'Eunomius, chef des Anoméens, nomius héré-tique Arien, c'est-à-dire, de la secte de l'Aria- & ches des mime la plus perverse & la plus d'é-Anoméens. criée. Ces Hérétiques prétendoiene que le Verbe, comme Verbe, n'est pas une Personne, mais une simple pensée, ou un simple dessein de Dieu: & ils en concluoient, comme on le voit dans Saint Cyrille d'Alexandrie (1), (& c'est mor pour mor ce que le Frere Hardouin répéte aujourd'hui) qu'il n'est pas possible que le Pere parle à son Verbe, attendu, disoient-ils, qu'on ne parle pas à soimême, ni à sa pensée; & qu'ainsi Dieu ne pouvant point parler à son Werbe, & parlant à Jesus-Christ son Fils, il faur bien que Jesus-Christ ne soit pas le Verbe.

Ce n'est en esser qu'en marchant sur les traces d'un Eunomius, qu'on

<sup>61).</sup> Apad & Cynill. Alexvin thefauro, affert. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 200 pacto poffiffilius verè effe Verbum Patris, cum Pater ipfum alloquaeur: alloquitoramem abfque Verbo fieri nonpotest. Aut igitur ipfemet fecum loquitur, aut, fi
Pater revera Filium alloquitur, aliud profestò erit à
Verbo, quod infitum atque inexistens Deo secundim
naturam est.

peut nier que le Pere parle au Verbe, & que le Verbe parle au Pere. S'il est vrai, comme la Foi ne permet pas d'en douter, que le Pere & le Verbe soient deux Personnes distinctes; pourquoi seroit-il impossible que le Pere parle à son Verbe, à son Fils qu'il engendre de sa substance, & qui est toujours & inséparablement avec lui? Avancer un semblable principe, n'estce pas nier ouvertement que le Verbe soit une Personne distinguée du Pere? Mais en même-tems, c'est contredire formellement les Livres saints, qui nous apprennent que les Personnes de la Trinité se parlent mutuellement en la maniere dont il convient à Dieu de parler. Faisons l'homme à notre image & à notre ressemblance (1), dir Dieu avant que de créer l'homme : expression remarquable, disent les Peres, qui suppose manifestement la pluralité des Personnes Divines dans l'unité d'une même nature. Faisons, au pluriel; voilà plusieurs Personnes: & notre image, au singulier; voilà une seule & unique nature. Ils y ont encore découvert une espèce de conseil

<sup>(1)</sup> Genef, I. 26.

tenu entre les Personnes Divines. Ecoutons sur cela un Prélat rempli de la science des Ecritures & de la Tradition, & qui ne parle ici que d'après les Conciles & les Saints Docteurs (1) "Dieu, » dit M. Bossuet (2), parle en lui-" même : il parle à quelqu'un qui fait » comme lui, à quelqu'un dont l'hom-» me est la créature & l'image : il » parle à un autre lui-même : il parle » à celui par qui toutes choses ont été » faites, à celui qui dit dans son Evan-» gile, Tout ce que le Pere fait, le Fils » le fait semblablement. En parlant à " fon Fils, ou avec fon Fils, il parle » en même - tems avec l'Esprit tout-» puissant, égal & coéternel à l'un & » à l'autre. c'est une chose inquie dans » tout le langage de l'Ecriture, qu'un » autre que Dieu ait parlé de lui-» même en nombre pluriel, faisons. » Voyez avec quelle affection ce grand homme se plaît à répéter que Dieu le Pere parle à son Verbe, à son Fils

(2) Discours sur l'Hist. univ. seconde part. art. 1. Vovez aussi ses Elévations sur les Mystères, quatrième Semaine, cinquième Elévation.

O iij

<sup>(1)</sup> Voyez le Concile d'Antioche de 341. dans faint Athanase, tom. 1 pag. 898. S. Aug. lib. 1. de Trin. cap. 7. num. 14. &c.

éternel, Dieu comme lui; & un prétendu sçavant viendra nous dire, du son le plus décidé, qu'il est impossible que le Pere parle au Verbe!

Ce n'est pas seulement en cet endroit de l'Ecriture que nous voyons que le Pere parle an Venbe. Quel autre que le Verbe sait chair, dit au second Pseaume: Le Seigneur m'a du: vous êtes mon Fils: je vous ai engendré aujourd'hui? A quel autre que le Verbe, Seigneur comme le Pere, le Seigneur dit-il dans un autre Pseaume (1): Je vous ai engendré de mon sein avant l'aurore? A quel autre ensin a été adressée cette voix que le Pere éternel sit entendre après le Bapième de Jesus-Christ (2): vous êtes mon tils bien-aimé, l'objet de toute ma complai-

Jance?

Que les Freres Hardouin & Berrnyer disent tant qu'ils vondront, qu'en tous ces endroits ce n'est pas le Pere étetnel, mais Dieu un & véritable subsiltant en trois Personnes; & que le Fils, à qui la parole divine est adressée, n'est pas le Verbe, mais l'humanisée.

<sup>(1)</sup> Pf. 209.

<sup>(2)</sup> Luc III. 224

de Jesus-Christ : ce n'est pas-là une réponse : ce sont de nouveaux égaremens que l'Eglise réprouve, & que nous aurons dans la forte occasion de confondre.

Serez vous moins révoltés d'utte Autre égarenote du Frere Hardouin für ces paroles ment du Fr. du Pseaume 109 : Le Seigneur a die a avance que mon Seigneur, affeiez-vous à ma droite? c'est J C. qui Vous sçavez que Jesus - Christ lui- même : Afmême a ciré ces paroles aux Phari- feiez-vous ma droite. siens, pour les convaincre de sa filiation éternelle & de sa parfaire égaliré avec le Pere. Vous sçavez aussi que ce Texte facré s'explique rout naturellement dans les principes de la Foi Catholique. C'est le Pere éternel que le Prophéte Roi y fait parler à Jesus-Christ son Fits unique, son Verbe fair chair, devenu vainqueur de la mort par sa glorieuse Résurrection. Il lui parle comme à une Personne diszinguée de lui, & qui cependant est un même Soigneur, un même Dieu avec lui, à cause de l'unité de la nature Divine; & il lui dit d'entrer en possession du souverain pouvoir qui est dû à son humanité.

Mais le Frere Hardouin a des idées O iv

H. en ce qu'il

## Instruction Pastorale

bien différentes. Voici sa glose. « Je-» sus Christ, dit-il (1), est tout à la » fois & le Seigneur qui a dit, & le » Seigneur à qui il a dit : asseiez-vous » à ma droite. Ce ne sont pas deux » Seigneurs'; mais c'est qu'en Jesus-» Christ il y a deux Seigneuries, l'une » Divine, l'autre accordée par grace » à son humanité unie à la Divinité. » Quel paradoxe! c'est Jesus-Christ qui se parle à lui-même! c'est lui qui se dit de s'asseoir à sa propre droite! c'est la nature Divine qui parle à l'humanité qu'elle s'est unie! la Divinité & l'humanité sont un seul & unique Seigneur qui possede deux Seigneu-ries! L'auteur inventeroit-il de si absurdes Commentaires, s'il admettoit sincérement la distinction des Personnes en Dieu?

<sup>(1)</sup> In All. cap. 2. adnot. adv. 36. pag. 337. col. 1. Christus & Dominus est qui dixit, & idem Dominus est cui Dominu meo dixit, [ fede à dextris meis.] nec tamen Domini duo: sed Dominium in Christo duplex, alterum divisuum, gratuitum alterum, barmanitati assumpta concessium.



#### ARTICLE VI.

Sixième attaque livrée à la distinction des Personnes Divines par les Freres Hardouin & Berruyer, en ce qu'ils soutiennent qu'en Dieu c'est la nature seule qui agit, & que les Personnes, comme Personnes, n'opérent point au dehors.

S'IL est essentiel aux Personnes Deux véri-considérées comme Personnes, de cette matiepouvoir se parler mutuellement en la re: 1. Qu'il maniere qui convient à leur nature, qu'une seule il ne leur est pas moins essentiel de opération: pouvoir agir. Une Personne incapable trois Persond'aucune action, ne seroit une Per-nes opéransonne que de nom. Si donc il y a véritablement trois Personnes en Dieu. comme la révélation nous l'apprend, il faut reconnoître que chacune d'elles opere. Les dépouiller de toute opération au dehors, c'est dans la vérité ne les pas reconnoître pour trois Personnes.

Dans le Symbole attribué à saint Athanase, tous les Fidéles confessent que le Pere est tout-puissant, que le Tom. I.

Digitized by Google

n'y a en Dieu

# 3.12 Instruction Pastorale

Fils est tout-puissant, que le Saint-Esprit est tout-puissant; omnipotens Pater, omnipotens Filius, omnipotens Spiritus Sanctus. Or comment chacun d'eux est-il tout-puissant, si chacun d'eux n'est pas véritablement le principe & la cause efficiente de tout ce

qui existe dans l'univers?

Pour prévenir toute équivoque & ne vous présenter que des notions précises & exactes, observons qu'il y a sur ce point deux vérités de foi également incontestables : la premiere, que n'y ayant en Dieu qu'une seule nature, il n'y a aussi qu'une seule & unique opération. La seconde, que la nature Divine, quoiqu'essentiellement unique, subsistant réellement en trois Personnes distinctes & étant toute entiere en chacune des trois Personnes, l'opération Divine est aussi toute entiere & inséparablement de chacune des trois Personnes. Tout ce que le Pers fait, dit Jesus-Christ, le Fils le fait semblablement (1). Or ce qu'il dit du Fils, il faut, comme le remarque faint Augustin (2), le dire pareille-

<sup>(1)</sup> Joan. V. 19. (2) S. August. serm. 71. alids 11. de Verb. Dom.

ment du Saint-Esprit, puisque le Saint-Esprit ayant la même nature que le Pere & le Fils, il est impossible qu'il n'opere pas inséparablement avec eux tout ce qu'ils opérent.

De ces deux vérités les Freres Har- La reconde douin & Berruyer admettent volon-de ces vérités tiers la premiere, mais ils s'en font par les FF. H. un prétexte pour rejetter la seconde de quelques

Le Frere Berruyer paroît d'abord Textes de ce

ne s'exprimer sur cela qu'avec une dernier. sorte de réserve, mais toute la suite de ses dissertations & de ses défenses fait voir évidemment qu'il n'admet dans les Personnes Divines, considétées comme Personnes, aucun pouvoir d'agir au dehors, soit dans la création, soit dans le gouvernement de l'univers. Entendons-le exposer luimême sa nouvelle doctrine.

« Les actions de Dieu hors de lui-" même, dit-il, quoique dans un sens » réel, elles soient également & insé-" parablement des trois Personnes, ne » sont cependant pas attribuées aux

cap. 15, num. 25. Si hæc ite dicuntur, ut tamen inseparabilia sint opera Patris, & Filii; quid credendum est de Spiritu sancto, nisi quia & ipse pariter operatur ?

O vi

» trois Personnes, au Pere, au Verbe, & au Saint-Esprit, ou à quelqu'un » d'eux en particulier, mais simple-» ment à Dieu, en tant qu'il est un » dans sa nature. Ainsi on ne dit pas » que le Pere, le Verbe, & le Saint-» Esprit ont créé le monde, quoique » les trois Personnes aient produit la » même action au dehors (1).

On voit dans ces paroles, non-seulement de l'embarras, mais une contradiction sensible. Si la Foi nous apprend que la création du monde est réellement l'action des trois Personnes, comme le Frere Berruyer est forcé d'en convenir, pourquoi ne seroit-ce pas parler exactement, que de dire, que le Pere, le Fils & le Saint-Esprit ont crée le monde?

Objection D'ailleurs si la création du monde du Fr. B. empruntée d'Arius, réfutée trois Personnes, quel peut être le fon-

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 8. pag. 51. & 52. Actiones ad extra Dei unius, etsi in sensu reali sint trium æqualiter & indivise personarum, non prædicantur tamen de tribus Personis. Patre, Verbox, & Spiritu sancto, aut de aliqua illarum divisim, sed de Deo simpliciter, & ur unus est in natura. Sic non dicitur quod Pater, Verbum, & Spiritus sanctus mundum creaverint, quamvis tres revera Personæ eamdem posuerint ad extra actionem.

dement de cette objection que ce Re-par S. Atha-ligieux fait dans un autre endroit (1)? nase, & con-traire aux "Si toutes choses existent déja par principes de "l'opération de Dieu un, qui est le la Foi. » Pere, comme par leur cause essi-» ciente; comment diroit-on que ces » mêmes choses ont été faites par le » Fils, comme cause efficiente? « Le Frere Berruyer en faisant une pareille objection, sçavoit-il qu'il ne faisoit que répéter ce qu'Arius avoit objecté autrefois aux Catholiques? « Si lé Fils » fait tout, disoit cet hérésiarque, com-» ment est-il vrai que Dieu (le Pere) » ait tout fait. » Quomodo, si facit (Filius), hxc Deus fecerit? Difficulté miférable, que Saint Athanase tranche d'un seul coup par un raisonnement sans réplique. Le Tout-Puissant, ré-pond ce Pere (2), ne fait rien que par sa vertu toute-puissante. Or le Fils de Dieu est la vertu toute-puissante du Pere, selon cet oracle de l'Apôtre Saint Paul (3), Christum Dei viriutem

(3) 1. Cor. I. 24.

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 123. Si ex uno Deo Patre jam omnia existunt tanquam ex causa efficiente; quomodo dicerentur facta per Filium tanquam per efficientem causam?

<sup>(2)</sup> Disput, contra Arium, tom. 1, pag. 115.

& Dei sapientiam. Donc Dieu n'a rien fait sans son Fils, & rout ce qu'il a

fait, il l'a fait par son Fils.

Ajoutons que parler comme le fait le Frere Berruyer, c'est exclure formellement le Fils, & conséquemment le Saint-Esprit de l'œuvre de la création, pour ne l'attribuer qu'au Pere seul; & dès-lors ne reconnoître pour vras Dieu que le Pere seul à l'exclusion du Fils & du Saint - Esprit. Car il est évident que le Pere seul est véritablement Dieu, s'il n'y a que lui qui ait créé le monde.

Au reste il ne faut que la plus légere teinture du Catéchisme, pour mettre en poudre l'objection de con auteur & d'Arius. Tout simple Fidéle tant soit peu instruir, leur répondre que le Pere & le Fils étant un même Dieu, tout ce que le Pere a fair, le Fils l'a fait inséparablement avec le Pere & avec le Saint-Esprit, comme une seule & unique cause efficiente, selon ces paroles du Sauveur que nous avons déja citées, tout ce que le Pere sait, le Fils le fait semblablement (1);

<sup>(1)</sup> Joan. . 19. Quecumque enim Pater feceric, bec & Filius similiter facit.

& zilleurs : mon Pere jusqu'à présent ne cesse point d'opérer, & j'opere aussi incessamment (1): ce qui ne signifie pas que le Pere & le Fils opérent chacun de leur côcé, ou qu'ils produisent des effets différens, mais que comme ils existent inséparablement, ils opérent de même inséparablement. Car, comme le dit Saint Epiphane (2), « tous » les ouvrages de Dieu ont été pro-» duits conjointement par le Pere, » par le Fils & par le Saint-Esprit: & » ainsi le Fils a créé toutes choses avec » le Pere & avec le Saint-Esprit.

Le Frere Berruyer & ses partisans 11 ose donprennent un ton encore plus décide net fon erdans ses Défenses. Non contens de pri- soi de l'Egliver les Personnes Divines de toute se. opération ad extra; cette doctrine diamétralement opposée à l'Ecriture & à la Tradition, ils ne craignent pas

(1) Ibid. v. 17. Pater meus usque modò operatur & ego operor.

<sup>(1]</sup> S. Epiphan. heres. 71. que est Photinian. num. 4. pag. 832. Quæ Verba non sic intelligenda funt , quali in his quæ Filius efficit , mhil Pater ipfe moliatur: aut contrà abalienandus sit Filius, neque se Patris opificio, agendo aliquid, immisceat; si quidem opera omnia à Patre simul, & Filio, & Spizitu sancto producta sunt. Nam per ipsum omnia sunt à Patre producta; ipseque adeo cum Patre & Spirim fancto fabricavit omnia.

de l'enseigner comme la Foi de l'Eglife. "C'est une vérité de Foi, disent
"ces téméraires (1), que dans la Tri"nité les Personnes Divines, comme
"Personnes, n'agissent point ad extra...
"Est - il excusable, disent - ils en"core (2),... de faire agir au dehors
"les Personnes Divines, dont les opé"rations se bornent essentiellement
"ad intra, ainsi que la Foi nous l'ap"prend? Et ailleurs (3): la Foi Catho"lique enseigne que la nature Divine
"opere seule au dehors".

L'opération.
n'appartient
proprement
qu'aux perfonnes & non
aux natures
comme natures: le Pere,
le Fils, & le
Saint - Esprit
opérent chacun intéparablement.

Ces Ecrivains n'ont-ils donc pris la plume que pour tout brouiller & pour renverser les notions les plus communes? C'est un principe constant parmi les Théologiens, & fondé dans la raison même, que les actions n'appartiennent proprement qu'aux Personnes, & non aux natures comme natures; quoique les Personnes n'agissent que par leur nature, & conformément à leur nature: Actiones sunt suppositorum. Par exemple, lorsqu'un homme

(1) Nouvelle défense.... à Nancy, troisième Lettre, pag. 104.

(3) Ibid. premiere Lettre, pag. 49.

<sup>(1)</sup> Défense du Fr. Berr. contre le projet, &c.

agir librement, & avec réflexion, on ne dir pas que c'est sa nature qui agit, mais que c'est lui, c'est - à - dire, sa Personne, qui agit. La raison de ce langage, c'est qu'aucune nature n'est capable d'agir qu'en tant qu'elle subsiste, & qu'elle a, (pour nous servir des termes de l'Ecole) son état, sa perfection, & son dernier complément. Or, comme la nature humaine subsiste individuellement dans chaque homme; de même, ( autant qu'on peut comparer les choses Divines avec les choses créées) la nature Divine subsiste dans les trois Personnes Divines, qui en sont comme le terme & le complément. De-là vient que c'est un langage étranger à l'Ecriture, aux Saints l'eres, & aux Théologiens, de dire que la nature Divine a créé & qu'elle gouverne le monde ; ( quoique cela soit vrai en un sens, en tant que la nature Divine n'est pas distinguée réellement des Personnes en qui elle subsiste) mais par un usage constant, uniforme & universel, on dit que Dieu a créé le monde & qu'il le gouverne. Or Dieu c'est le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit; parceque Dieu

# 330 Instruction Pastorale

est la Trinité, & que la Trinité est Dieu. « Comme le Pere, le Fils, & » le Saint-Esprit existent inséparable-» ment, ils opérent auffi-inséparablement. Telle eft, disons - nous avec » Saint Augustin (1), la Foi que nous » professons, parceque c'est la Foi » Carholique. . C'est donc s'écartet absolument du langage de la Foi, & obscurcir le Dogme sacré de la Trinite & de la distinction des Personnes Divines, que de prétendre qu'en Dieu c'est la nature seule qui opere, & que les Personnes, comme Personnes, n'agiffent point ad extra: combien est-il plus intolérable de donner ces profanes nouveautés pour des vérités de Foi >

Différences Pour ne vous laisser rien ignorer de qu'il yaentre ce qu'il est à propos que vous sçachiez les opérations fur cette matiere, nous vous explique-qu'on appelle rons en peu de mots la différence esse celles qu'on tielle que la Foi nous découvre entre apelle ad ex- les opérations Divines qu'on appelle sont commu-immanentes, intérieures, ou ad intra,

<sup>(1)</sup> S. August. lib. 1. de Trinitate, cap. 4. num. 7. Pater & Filius & Spiritus sanctus, ficut inseparabiliter sunr, ita inseparabiliter operantus. Hac est mes sades quando hac est Catholica sides.

& les opérations qu'on appelle exté-nes à chacu-rieures, ou ad extra.

Personnes.

On appelle immanentes, intérieures, ou ad intra, les opérations dont le terme ne sort pas du sein de la Divinité. Ces opérations ineffables sont la génération éternelle du Fils par le Pere, & la production éternelle du Saint-Esprit par le Pere & par le Fils. Les termes de ces Divines opérations demeurent en Dieu & sont Dieu même. Le Pere engendre son Fils nécessaire-ment, continuellement, par une opération intérieure, qui n'a ni commencement, ni fin, ni interruption. Le Fils qui est le terme de cette généraration, est Dieu comme le Pere, & en procédant de lui, il lui demeure uni inséparablement : il est dans le Pere, & le Pere est en lui. De même le Pere & le Fils produisent le Saint-Esprit par une opération nécessaire, continuelle, intérieure, sans commencoment & sans fin; & le terme de cette opération éternelle est le Saint-Esprit, qui ne sort pas non plus du centre de la Diviniré, étant un même Dieu avec le Pere & le Fils de qui il procéde.

## 332 Instruction Pastorale

Non-seulement ces deux opérations ne sont pas communes aux trois Perfonnes, mais c'est par elles que ces Divines Personnes sont distinguées. C'est une opération propre au Pere seul d'engendrer, & cette propriété lui appartient, non pas en tant qu'il est une Personne Divine: (car le Fils & le Saint-Esprit sont également des Personnes Divines, quoiqu'ils n'engendrent pas) mais en tant qu'il est Pere; & cest par elle qu'il est la premiere Personne. Le Pere seul engendre, & il n'est point engendré; le Fils seul est engendré, & il n'engendre pas : le Saint-Esprit n'engendre pas, & n'est pas engendré.

La propriété de produire le Saint-Esprit est commune au Pere & au Fils, mais elle appartient à eux seuls. Elle leur appartient, non pas en tant qu'ils sont des Personnes Divines, (car le Saint-Esprit est comme eux une Personne Divine) mais en tant que le Pere est la premiere Personne, & que le Fils est la seconde; & que par une opération unique & inséparable, ils produisent la troisséme. Le Saint-Esprit, dit excellemment M. Bos-

fuet (1), « prend du Pere dont il pro-» céde primitivement, & en prenant " du Pere, il prend de ce qui est au "Fils, puisque tout est commun entre » le Pere & le Fils, excepté sans doute " d'être Pere : car c'est cela qui est " propre au Pere, & non pas commun " au Pere & au Fils. Le Fils a donc » tout ce qu'a le Pere, excepté d'être "Pere: il a donc aussi d'etre principe " du Saint - Esprit : car cela n'est pas "être Pere. Le Fils prend cela du "Pere, qui en l'engendrant dans son " sein, lui communique par consé-" quent d'être principe productif du " Saint-Esprit. C'est pourquoi le Saint-" Esprit est l'esprit du Pere comme " du Fils, envoyé en unité de l'un & " de l'autre, procédant de l'un & de " l'autre, comme d'un seul & même » principe. C'est, poursuit ce grand "Evêque, ce qui explique la raison » profonde de l'ordre de la Trinité. "Si le Fils & le Saint-Esprit procé-» doient également du Pere, sans au-» cun rapport entr'eux, on pourroit » aussi-tôt dire, le Pere, le Saint-Es-

<sup>(1)</sup> Médit. sur les Evang. Discours de Jesus-Christ sprès la Cène, 124, jour, tom. 9, pag, 523, & 524.

» prit, & le Fils, que le Pere, le Fils, » & le Saint - Esprit. Or ce n'est pas « ainfi que Jesus-Christ parle. L'ordre » des Personnes est inviolable; parce-» que si le Fils est nommé après le » Pere, à cause qu'il en vient; le Saint-» Esprit vient aussi du Fils après lequel wil est nommé, & il est l'Esprit du » Fils (aussi-bien que du Pere) com-me le Fils est le Fils du Pere. Cet ordre ne peut être renversé: c'est » en cet ordre que nous sommes bap-» tilés; & le Saint-Esprit ne peur non » plus être nominé le second, que le » Fils peut être nommé le premier. » Voilà ce qu'il a plu à Dieu de nous révéler touchant les opérations Divines intérieures, immanentes, ou ad intra.

Il n'en est pas de même des opérarions qu'on appelle ad extra, c'est-àdire, de celles par lesquelles Dieu produit hors de lui-même des ouurages distingués de lui, telles que sont la créacion & le gouvernement de l'univers. Au lieu que les premieses ont pour terme une Personne Divine, coéternelle & consubstantielle à celle de qui elle procéde; celles-ci se ter-

minent à des êtres créés, dont l'essence est plus distante de l'essence Divine, que la terre ne l'est du Ciel. Les premieres sont des émanations nécesfaires de la fécondité de Dieu : cellesci sont des productions libres qui ont pour objet des êtres contingens, qu'il est égal à Dieu de créer ou de ne pas créer, & qu'il peut, après les avoir tirés du néant, y laisser retomber en cessant de les conserver. Les premieres sont éternelles & immuables : celles-ci sont temporelles & passageres. Le monde existe actuellement parcequ'il a plu à Dieu de lui donner l'existence; mais il n'a pas toujours. existé. Il n'étoit pas avant que Dieu l'ent créé, & dans son existence même. il est sujet à des changemens, à des successions & à des révolutions continuelles. Enfin les premieres ne sont pas communes à toute la Trinité. mais propres à quelqu'une des trois Personnes: celles-ci au contraire sont communes au Pere, au Fils, & au Saint-Esprit, parcequ'elles sont l'exercice très-libre de la Toute-Puissance, qui est la même dans les trois Divines Personnes: ce qui fait dire à saint Tho-

Quoique tout ce qui existe hors de D'où vient que certains Dieu soit également l'ouvrage des trois Personnes Divines, il y a cepenpropriés à une des Per-fonnes Divi- dant certains effets que, par un langage nes, plutôr très - usité dans l'E riture & dans la qu'aux deux Tradition, on attribue particulièrement au Pere, d'autres qu'on attribue appropriation suppose que les Per- au Fils, & d'autres qu'on attribue au sonnes Divi- Saint-Esprit; c'est ce que les Théolopersonnes, o giens appellent apprepriation. Les oupérent au de- vrages où reluit spécialement la Toutehors. Puissance, sont attribués au Pere, Saint Augustin en donne pour raifon (2), que le Pere étant le principe des deux autres Personnes qui opérent

avec lui, il est naturel de le considérer comme la source primitive des œuvres qui lui sont communes avec le Fils & le Saint-Esprit. Les œuvres qui portent

particuliérement

<sup>(1)</sup> S. Thomas, part. 1. quest. 45. art. 6. in Corp. Creare convenit Deo secundum fuum esse: unde creare non est proprium alicui personz, sed commune toti Trinitati.

<sup>(2)</sup> S. August. serm. 71. alids 11. de Verb. Dom. cap. 16. num. 16. Satis notum est recte credentibus..., & illud ideo dictum esse de Patre. ipst factioppera, quòd ab illo sit etiam origo operum, à quo est existentia cooperantium personarum.

particuliérement le caractère de la Sagesse, ou qui ont un rapport direct à
la Rédemption du genre humain, sons
attribuées au File; parceque le Filest
le Verbé, la pensée, la sagesse subsistante du Pere, & parceque c'est lui
qui s'est incarné, & qui nous a rachetés. Ensin les œuvres qui expriment
particuliérement la bonté & l'amour
de Dieu, comme la conception miraculeuse du corps de Jesus-Christ, l'insus ames, la rémission des péchés,
sont attribuées au Saint-Esprit; parceque le Saint-Esprit procéde de l'amour
réciproque du Pere & du Fils.

Ce seroit abuser grossièrement de ce langage mystérieux, que d'en conclure que ces différens essets ne sont produits que par la Personne à qui on les attribue. « Qui peut douter, par » exemple, det saint Augustin (1), que

Tome I.

<sup>(4)</sup> Ibid. cap. 15. num. 25. Hîc fortasse aliquis quarat, utrum tantummodo Spiritus Sanctus peccata dimittat, an & Pater, & Filius? Respondemus quod & Pater, & Filius? Infeenim Filius de Patre dicit; Si dimiseritis peccata hominibus, dimittet vobis & Pater vester peccata vestra. Cui nos quoque dicimusin Oratione Dominica, Pater noster, qui es in calis, .... dimitte nobis debita nostra. De se autem ipse ait: Ue seiatis quod habeat Filius hominis poiessarem in terra dimittendi peccata.

» la rémission des péchés, qui est si » souvent attribuée au Saint-Esprit " dans l'Ecriture, ne soit produite. - églement par le Père, à qui nous · demandons dans l'Oraifon Domini-» cale de nous remettre nos dettes; & » par le Fils, qui déclare lui-même - dans l'Evangile qu'il a le pouvoir de » remettre les péchés? » Mais, outre que cette maniere de parler rend les Fidéles plus attentifs à la distinction des Personnes Divines, elle suppose manifestement que chacune d'elles, considérée comme Personne, opère véritablement au dehors. Car ce ne pourroit être que faussement qu'on approprieroit certains effets à une des Personnes en particulier, si, comme les Freres Hardouin & Berruyerle prétendent, les Personnes Divines, comme Personnes, ne produisoient rien au dehors.

Il y a des Il y a plus. C'est qu'il s'ensuivroit epérations ad que le Pere éternel n'a point fait enquelles une tendre sa voix ni au Baptême, ni à la seule des trois Transsiguration de Jesus Christ; que Personnes se maniseste. Le Fils ne s'est point manisesté dans la reurs des FF. chair; que le Saint-Esprit n'a point H. & B. à ce paru sous la forme d'une Colombe

après le Baptême de Jesus-Christ, ni sous la figure de Langues de seu au jour de la Pentecôte. Et en effet, quelqu'erronées que soient ces conséquences, nos deux Religieux ne rougissent pas de les avouer, & d'en faire même autant de points de leur nouvel Evangile. Vous verrez que, selon eux, ce n'est pas le Pere éternel, mais Dieu un & véritable, qui a parlé au Bap-tême de Jesus-Christ, & à sa Transfiguration : que ce n'est point le Verbe éternel qui s'est manifesté dans la chair : que ce n'est pas non plus la Personne du Saint-Esprit qui s'est rendue sensible sous la forme d'une Colombe, ni fous celle de Langues de feu (1).

Il ne s'agit pas actuellement de réfuter ces erreurs. Nous en parlerons dans la fuite. Il suffir d'observer deux choses dans ces sortes d'opérations. La premiere que l'effet qui y est produit, est tout entier & inséparablement de toute la Trinité; la seconde, qu'il y a dans ces opérations quelque chose de particulier à une seule Personne, en tant qu'il n'y a qu'une seule Per-

<sup>(1)</sup> Hard paraphr. in Matth. cap. 3. v. 16. P ij

# Instruction Pastorale

fonne qui s'y maniseste. C'est le Pere seul, dit saint Augustin (1), & non pas le Fils, ni le Saint-Esprit, qui a dit vous êtes mon Fils bien-aimé, en qui je mets toute ma complaisance;

(1) S. August. serm. 52. alies 63. de Verb. Dom. cap. 9. num. 21. Trinitas secit carnem Christi, sed non pertinet nisi ad folum Christum. Trinitas fecit de cœlo columbam, sed non pertinet nisi ad solum spiritum sanctum. Trinitas fecit de corlo vocem, sed non pertinet vox nisi ad folum Patrem .... Et ferm.71, al. 11. de Verb. Dom. cap. 16. num. 27. Nec tamen inaniter, sed rationabiliter & veraciter dicitur Patrem dixisse, non Filium & Spiritum sanctum, Tu es Filius meus dilectus, in quo complacui: sed hoc miraculum de cœlo fonabilis vocis, quamvis ad perfonam Patris tantummodo noscamus pertinere, cooperatos esse tamen Filium & Spiritum sanctum non negamus .... Eodem modo, cum rectifime dicamus, non Patrem, nec Spiritum fanctum, fed Filjum fuper mate ambulasse, cujus unius caro erar illa & plantæ sluctibus innitentes; illud tamen opus tanti miraculi Patrem & Spiritum fanctum cooperatos effe, quis abnuat? . . . . Item dicimus, nec Patrem, nec Filium, sed folum Spiritum fanctum, & in specie columbe, & in linguis veluti igneis apparuisse: à quo tamen miraculo, ad folum Spiritum fanctum pertinente, cooperationem Patris & Verbi unigeniti separarenen poffumus.

Et lib. contra fermonem Arian. cap. 15. Singulerum opera dicuntur, que ad unamquamque earum manifestantur pertinere personam. Sicut natus ex Virgine est non nis Filius: & vox de nube, Tues Filius meus dilestus, ad solius personam pertiner Patris: & specie corporali, sicut columba, solus apparuit Spiritus sanctus. Tamen & illam carnem solius Filii, & illam voçem solius Patris, & illam speciem solius Spiritus sancti, universa Trinitas operata ellon peut voir encore ce que dit le même Pere, lib. 1. &

Trin. cap, 4. num, 7, & cap. 5. num. 8,

& cependant cette voix miraculeuse, par laquelle le Pere seul à parlé, a été produite physiquement par toute la Trinité. Ce n'est pas le Pere, ni le Saint-Esprit, mais le Fils seul qui s'est fait homme; c'est lui seul qui a marché sur la mer dans l'humanité qu'il a prise : & cepen-dant le Pere & le Saint - Esprit ont coopéré physiquement & à la formation du corps humain que le Fils seul a pris, & au miracle par lequel le fils seul a marché sur les eaux. C'est le Saint-Esprit seul, & non le Pere, ni le Fils, qui a paru sous la figure d'une Colombe & sous le fymbole de Langues de feu; & cependant le Pere & le Fils ont opéré physiquement avec le Saint - Esprit ces deux miracles, dans lesquels le Saint - Esprit seul a manifesté sa présence & son opération.

Saint Thomas remarque aussi que la voix qui sut entendue au Baptême de Jesus-Christ, étoit la voix du Pere seul, & que ce sut lui seul qui parla. « Comme c'est la propriété personnelle du Pere, dit-il (1), de pro(1) S. Thom. part. 3. q. 39. art. 8. ad. 2. Pater

P iij

# 342 Instruction Pastorale

" duire le Verbe, qui est sa parole " intérieure, il étoit tout-à-fait con-" venable que ce fût par une voix que » le Pere se manifestat, parce que la » voix est le signe du Verbe ou de la » parole intérieure. Aussi cette voix » du Pere eut-elle pour objet d'attes-» ter la filiation de son Verbe. Toute » la Trinité, ajoute ce saint Docteur, » a produit cette voix miraculeuse, » comme toute la Trinité a produit » la Colombe dans laquelle le Saint-» Esprit a paru, & l'humanité que » Jesus - Christ a prise : néanmoins » cette voix n'a désigné que le Pere » comme le seul qui ait parlé; de » même que le Saint-Esprit seul s'est montre sous la forme d'une colom-» be, & que le Fils seul a pris la na-» ture humaine ». C'est-à-dire, en un

non demonstratur in voce, nisi sicut actor vocis, vel loquens per vocem. Et quia proprium est Patri producere Verbum, quod est dicere, vel loqui; ideo convenientissimè Pater per vocem manisestatus est, qua signisscat Verbum; unde & ipsa vox à Patre emissa filiationem Verbi protestatur.... Et sicut columbam, ita etiam humanam naturam à Christo assumptam tota Trinitas operata est; ita etiam & sormationem vocis. Sed tamen in voce declaratur soles Pater ut loquens; sicut naturam humanam solus Filius assumpsit & & sicut in columba solus Spiritus sancaus demonstratus est.

mot, que ces sortes d'opérations, si on les considere du côté de l'esset produit, sont également des trois l'ersonnes; mais qu'en les considérant comme signes, elles sont propres à celles des Personnes Divines qui s'y sont manisestées.

Vous voyez par-là, que non-seule-ment les Personnes Divines, comme Personnes, opèrent au dehors; mais encore qu'il y a des opérations exté-rieures, qui en un sens très véritable, sont particulieres à une seule Personne, & qui rendent sensible la distinction qui est entr'elles. Quelles atteintes n'est-ce pas donner à ce dogme sacré, que de dépouiller les Personnes Divines du pouvoir d'agir hors d'elles-mêmes, en soutenant qu'il n'y a en Dieu que la nature seule qui agisse au dehors, & que les Perfonnes, comme Perfonnes, n'agissent point ? Parler ainsi, n'est-ce pas prétendre que la Trinité ne peut donner aucun signe sensible de son existence & de la distinction de ses Personnes? Et cependant, ces propositions, si contraires à la Foi, on ose vous les proposer comme des vérités de Foi!

P iv

#### Instruction Pastorale 344

Les trois témoins célestes marqués par S. Jean, ces Aureurs, qu'un seul témoin.

Les sentimens de ces Auteurs paroiffent encore par l'explication qu'ils donnent à ce célébre passage de la premiere ne sont, selon Epître de faint Jean (1), il y en a trois qui rendent témoignage dans le ciel : le Pere, le Verbe & le St-Esprit; & ces trois sont une même chose. L'Apôtre pouvoitil exprimer plus difertement que le Pere, le Verbe, & le Saint-Esprit sont trois Personnes & trois témoins célestes, Tres sunt? Nos deux interprétes au contraire n'en font qu'un seul témoin.

Ils prétendent d'abord (2) que saint Jean ne parle pas d'un témoignage qui soit rendu par les trois Personnes Divines, mais d'un témoignage que Dieu, ou la Divinité, produit physi-

· (1) 1. Joan. V. 7. (2) De SS. Trinitate locus Joan. Apost. vindic. pag. 803. col. 2. Testimonium dant, non verò per-hibent: nam testimonium perhibere, tantum extriasecam denotat per se operationem: dare autem, per se denotat intimam in animis.... Quod quidem [ testimonium ] ut causa Physica præstat in nobis Spiritus, ut vox illa à Paulo accipitur, [ ipse Spiritus testimonium reddit spiritui nostro ] virtus Divina, seu Divinitas, Pater, Verbum, & Spiritus sandus.... Et pag. 804. col. 1. Causa Phylicè productiva illius quod in nobis est testimonii, est sola Divinitas, sola Trinitas. Et col. 2. Itaque hoc ipsum testimonium dat sive producit in calo, ut causa Physica, sola Divinitas, fola Trinitas, que in coliseft, Pater , Verbum & Spiritus fanctus.

quement dans nos ames. Après quoi le Frere Hardouin ajoute (1); " le "Pere, le Verbe, & le Saint-Esprit " sont trois à la vérité qui produisent ce témoignage; mais assurément ce " ne sont pas trois témoins : car Té-" moin est un nom substantif, & ces " fortes de noms ne peuvent pas s'ap-" pliquer en nombre pluriel aux trois " Personnes Divines. " La paraphrase du Frere Berruyer tend aussi au même but, quoique par une tournure un peu dissérente (2).

Est-ce donc là interpréter le Texte sacré? N'est-ce pas plutôt en abuser

(1) Ibid. pag. 806. col. 1. Pater, Verbum, & Spiritus sanctus tres sunt quidem qui testimonium dant: at tres prosectò testes non sunt. Est enim testis vox substantiva, cujus generis nomina de personis in Deo

tribus nefas est plurali numero dici.
(2) Bert 3. part. tom. 5. pag. 195. & 196. C'ekt Dieu regnant dans le Ciel, qui par fa toute-puissance produit Physiquement en nous ce témoignage. Mais Dieu qui est un seul vrai Dieu, subsiste en trois Perfonnes Divines... Toutes les trois produisent dans l'ame fidelle le même témoignage sur Jesus-Christ. Mais comme une Personne Divine n'opére point en nous sans les autres Personnes, . . . leur témoignage n'est qu'un seul témoignage. [Quelle conséquence! comme si de ce que le Pere, le Verbe, & le Saent-Esprit n'agissent pas l'un sans l'autre, il s'ensuivoit qu'ils n'agissent pas réellement tous les trois, & qu'ils ne sons pas trois opérans. Le témoignage rendu est le nême, mais étant rendu par trois personnes distinctes, c'est le témoignage de trois personnes, ce sont trois témoins. ]

indignement pour en exclure les vé-rités qui y sont le plus clairement exprimées. Saint Jean dit en termes formels, qu'il y en a trois qui rendent témoignage dans le ciel, le Pere, le Verbe, & le Saint-Esprit. Dans le verset fuivant il oppose à ces trois témoins célestes, trois autres témoins qui rendent témoignage sur la terre, & ces prétendus interprétes osent soutenir 1. Que cet Apôtre ne parle pas d'un témoignage rendu par le Pere, par le Verbe & par le Saint-Esprit, mais simplement d'un témoignage produit physiquement dans l'ame des Chrétiens: 2. Que ce témoignage est produit, mais par la Divinité seule, sola Divinitas, c'est-à-dire, par la seule nature Divine, qu'ils affectent de con-fondre avec la Trinité des Personnes: 3. Enfin, forcés par l'évidence du Texte, de convenir que le Pere, le Verbe & le Saint Esprit sont trois, tres sunt, ils obscurcissent aussi-tôt cette lumiere si brillante, en niant que ce soient trois témoins, tres profetto testes non sunt: comme si rendre témoignage & être témoin, ce n'étoit pas la même chose; ou que trois Per-

sonnes qui rendent témoignage, pus-

sent n'être pas trois témoins.

L'objection que le Frere Hardouin Frivole obfonde sur ce que, Témoin, est un nom jection du Fr. H. mise en substantif, n'est qu'un artistice grossier poudre. pour tromper les ignorans. Il est vrai, ( & tous les Théologiens en conviennent), que les noms substantifs qui expriment la nature, l'essence, ou la substance Divine, ou quelque attribut absolu & essentiel, ne peuvent pas être attribués aux trois Personnes Divines en nombre pluriel, parceque ce seroit multiplier l'essence Divine qui est essentiellement une. Ce seroit, par exemple, une impiété de dire que le Pere, le Fils, & le Saint-Esprit sont trois Dieux ou trois Seigneurs. Mais il n'en est pas de même des noms qui, quoique substantifs en apparence, ne le sont pas réellement, parceque ce qu'ils expriment n'appartient pas à la nature même, ou à l'esfence Divine, & signifie simplement une opération libre & commune aux trois Personnes. Tel est entr'autres le nom de Paraclet ou de Consolateur. Quand Jesus-Christ dit à ses Apôtres, Je prierai mon Pere, & il vous donnera

#### Instruction Pastorale 348

un autre Consolateur, ALIUM PARA-CLETUM DABIT VOBIS (1), il suppose manifestement qu'il étoit lui - même un Consolateur, & il annonce le Saint-Esprit comme un autre Consolateur qu'il devoit leur envoyer après son Ascension, alium Paracleium. S. Paul attribue aussi la même qualité au Pere, en l'appellant le Pere des miséricordes, & le Dieu de toute consolation (2). Il en est de même du nom, Témoin. Comme il n'exprime qu'une opération qui est commune à toute la Trinité, rien n'empêche qu'il ne puisse être attribué en nombre pluriel au Pere, & au Fils, & au Saint-Esprit comme à trois Témoins. C'est ainsi que saint Augustin exhortoit les Chrétiens à vivre de telle sorte, qu'ils eussent dans le Pere, dans le Fils & dans le Saint-Esprit trois témoins de la sainteré de leur conduite, habeto tres testes, Patrem, & Filium, & Spiritum fanctum (3).

La distinc-

Mais pour fermer à jamais la boution des trois che à ces prétendus sçavans, montrons

<sup>(1)</sup> Jean XIV. 16.

<sup>(2) 2.</sup> Cot. I. 3.

<sup>(3)</sup> S. August. tract. 36, in Joan. num. 20.

par l'Evangile même que le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit sont réellement trois témoins de la Divinité de par J. C. mê-Jesus-Christ. Les Pharisiens reprochant un jour au Fils de Dieu, qu'il se rendoit témoignage à lui-même, & qu'ainst fon témoignage n'étoit pas véritable; voici la réponse qu'il leur sit: Quoique je rende témoignage de moi, mon témoignage est véritable; non-seulement parceque je SCAI D'OU je suis venu, & où je vais; mais encore parceque ce n'est pas moi seul qui me rends témoignage. Il est écrit dans votre loi que le témoignage de deux hommes est réputé véritable. Or je rends témoignage de moi, & mon Pere qui m'a envoyé me rend aussi témoignage (1).

Ce raisonnement est sensible; c'est comme si Jesus-Christ avoit dit : Selon la loi de Moyse, qui est votre loi, il tes établie politivement

<sup>(1)</sup> Joan. VIII. 13. 14. 36. 17. & 18. Dixerunt ergo ei Phariszi: Tu de teipso testimonium perhibes: testimonium tuum non est verum. Respondit Jesus & dixit eis : Etsi ego testimonium perhibeo de meiplo, verum est testimonium meum, quia ego scio unde veni & que vado ... . etsi judice ego , judicium meum verum est; quia solus non sum, sed ego , & qui misit me Pater. Et in lege vestra scriptum eft, quia duorum hominum testimonium verum est. Ego sum qui testimonium perhibeo de meipso : & testimonium perhibet de me, qui misit me Pater.

ne vous est pas permis de rejetter le témoignage unanime de deux hommes irréprochables: à combien plus forte raison devez-vous déférer à la déposition de deux témoins Divins, de mon Pere, & de moi.

Les interprétes font à ce sujet deux remarques importantes : la premiere que Jesus-Christ ne parle pas ici d'un témoignage humain, qu'il se rendit à lui-même en tant qu'homme. Car dans une autre occasion, en parlant d'un pareil témoignage, il avoit dit expressément, Si je me rends témoignage à moi-même, mon témoignage n'est pas recevable (1). Il s'agit donc d'un témoignage Divin que Jesus - Christ en tant que Dieu se rendoit à lui-même considéré en tant qu'homme, témoi-gnage qui consistoit principalement dans cette foule de miracles éclatans qu'il opéroit par sa propre toute-puis-sance (2). La seconde chose que les interprétes observent, c'est que Jesus-Christ, en s'annonçant comme Dieu, s'annonce en même-tems comme une

(1) Jean V. 31.

<sup>(2)</sup> Voyez Jansenius de Gand in concord. Evang. cap. 77. Tolet, Maldonat, Cornelius à Lapide, sur cet endroit de l'Evangile.

personne distinguée de son Pere, puisqu'il dit que son Pere & lui sont deux personnes qui rendent le même témoignage, & qui sont deux témoins, duo testes, selon l'expression de saint Cyrille d'Alexandrie (1), & plusieurs autres Peres (2). D'où Maldonat, Jésuite, conclut (3) que ce Texte condamne évidemment l'hérésie des Sabelliens, & prouve que le Pere & le Fils sont deux Personnes distinguées, puisque ce sont deux témoins, duo testes. Telle est l'attention des interprétes Catholiques à marquer en toute

(2) On peut voir entr'autres saint Chrysostome hom. 52. al. 51. in Joan. Saint Augustin trad. 36. in Joan. num. 9. & Théophilace sur cet endroit.

(3) Maldonat in hunc locum. Illud certè colligitur contra Sabellianos, Patrem & Filium duas reips distinctas esse personas: nec enim duo essent testes, in ut Sabellius volebat, sola esse inter eos nominum differentia. Sic Tertullianus, aut quisquis alius est author, sic Ammonius, sic Theodorus Heracleotes in Græcâ catenâ, sic Fulgentius, sic Theophilacus argumentantur. On peut voir aussi sur ce même texte, Estius, Jansenius de Gand, Tolet, Cornelius d Lappide, Menochius, Tirin, &c.

<sup>(1)</sup> Cyrill. Alex. lib. c in Evang. Joan. c. 8. v. 19.
Notandum ex eo quòd falvator adjecit & dicit Judais, Et in lege vestra scriptum est, deinceps eum imponere velut necessiratem Pharisais duas personas admittendi. Testor enim de meipso, inquit, atque ad id see mihi adjungit Pater, ut necessario vobis accipiendi sint duo testes, quorum per legema autoritas valet.

occasion dans l'Ecriture Sainte les preuves qu'elle renferme contre les hérésies anciennes & nouvelles.

Les Freres Hardouin & Berruyer font tout le contraire. Leur paraphrase sur cet endroit de l'Evangile contredit tout à la fois les deux observations que vous venez de voir. Selon eux, les deux témoins cités par Jesus-Christ, sont sa propre humanité & Dieu son Pere, c'est-à-dire, Dieu un, considéré dans l'unité de la nature Divine. Par cette interprétation ils commettent une double faute. D'une part ils rendent nul & de nulle valeur le témoignage que Jesus - Christ s'est rendu à lui-même, en ne l'attribuant qu'à son humanité; & de l'autre, ils font disparoître la distinction des deux premieres personnes de la Trinité.

A ces deux témoins Divins si clairement distingués par Jesus-Christ, il faut joindre le Saint-Esprit comme un troisième témoin, selon cette autre parole du Fils de Dieu; Quand le Consolateur, l'Esprit de vérité que je vous enverrai du Pere, sera venu, il rendra témoignage de moi (1). Où vous

<sup>(1)</sup> Joan. XV. 26. Cum autem venerit Pasacle-

voyez que les trois témoins célestes que saint Jean distingue positivement dans son Epître, ne sont pas moins clairement distingués par Jesus-Christ même.

#### CHAPITRE III.

Les notions ou propriétés personnelles des Personnes Divines, absolument détruites par les Freres Hardouin & Berruyer.

A révélation qui nous apprend Nierles proqu'il y a trois Personnes en Dieu, priétés ou les nous fait connoître aussi quelles sont presa chacules relations, les notions, & les pro- ne des trois priétés personnelles qui constituent & vines, c'est qui distinguent chacune des Personnes nier la Trini-té même des Divines. Toute l'Eglise Catholique Personnes. confesse que la premiere Personne est Pere de la seconde, parce qu'il l'engendre de toute éternité; que la seconde est le Fils unique de la premiere, parceque de toute éternité illest en-

Personnes Di-

tus, quem ego mittam vobis à Patre, Spiritum veritatis , .... ille Testimonium perhibebit de me,

# 354 Instruction Pastorale

gendré par le Pere; que la troisiéme est l'esprit du Pere & du Fils, parce qu'elle procéde éternellement de l'un & de l'autre. Changer ces notions distinctives & immuables, ôter à la premiere Personne sa paternité, à la seconde sa filiation, à la troisséme la relation d'origine par laquelle elle procéde des deux premieres; c'est anéantir absolument la soi du grand Mystère de la Trinité: c'est-là cependant ce que nos deux Religieux ont entrepris. Vous en allez voir les preuves: elles ne sont malheureusement que trop multipliées.

#### ARTICLE PREMIER.

Le Frere Hardouin n'admet point en Dieu de Paternité, ni de Filiation éternelle. Il nie que le Verbe, comme Verbe, soit le Fils de Dieu.

Premiere erreur du Fr. H. Il prétend que le Verbe Hardonin sur ces paroles de l'Evangile avant l'Incarnation, n'étoit pas le Verbe étoit, & le Verbe étoit avec Dien,

& le Verbe étoit Dieu. « Jesus-Christ, Fils de Dieu. " dit-il, au commencement étoit le & qu'en de-

verbe, mais il n'étoit pas le Fils, au venant homme, il a été moins selon le slyle des Saintes Ecrifait le Fils de

» tures; quoique dans les Ecrits des Dieu.

» Peres & dans l'école, il foit dès-lors

» appellé le Fils (1).

Quoi de plus révoltant que de mettre ainsi en contradiction sur un point si essentiel, le langage de l'Ecriture & celui de la Tradition : comme si les saints Peres & l'Eglise elle-même, qu'il plaît à ce téméraire de confondre avec l'Ecole, avoient pu apprendre d'ailleurs que de l'Ecriture & de la Tradition, à donner au Verbe éternel le nom de Fils. Mais continuons d'entendre les blasphêmes de ce commentateur. " Autre chose, ajoute-t-» il (2), est le Verbe, autre chose est

<sup>(1(</sup> Adnot. ad v. 1. pag. 248. col. 2. Erat Verbum, non Filius, stylo quidem scripturarum facrarum: quamquam in scriptis Patrum & in Schola etiam Filius.

<sup>(2)</sup> Ibid. At, ut jam diximus in Epistolam ad Romanos, & in 1. Joan. V. 7. aliud eise Verbum, aliud esse Filium Dei intelligi voluit in suis scripturis Evangelista Joannes. Verbum est secunda SS. Trinitatis persona: Filius Dei, ipsa per se quidem, sed tamen ut eidem Verbo hypotastice unita Christi humanitas. Quamobrem in hoc Joannis Evangelio Verbum appellatur usque ad Incarnationem : postquam autem

» le Fils de Dieu. Le Verbe est la se-» conde Personne de la Trinité; mais » le Fils de Dieu c'est l'humanité même » de Jesus-Christ, en tant qu'elle est » unie hypostatiquement avec le Ver-» be. C'est pourquoi en cet endroit » de l'Evangile de saint Jean il est ap-» pellé le Verbe jusqu'à l'Incarnation: " & après que le Verbe a été fait » chair, ce n'est plus le Verbe, mais » le Fils unique de Dieu ». Il répéte la même chose en beaucoup d'autres endroits: mais en voici un entr'autres qu'il ne faut pas omettre . Le Verbe " par lui-même, dit-il (1), n'est pas » le Fils de Dieu : il en a seulement » la dénomination à cause de la com-» munication des propriétés. Le Verbe

Caro factum est, non jam Verbum, sed Unigenius & Filius Dei est. Et in Epist. ad Rom. cap. 1. adnos. ad v. 3. pag. 433. col. 1. Si factas solummodo seripturas consulimus, aliud ibi Filius Dei, aliud Verbum est. Verbum est secunda in Trinitate persona subsistens.... Filius Dei humanitas Christi est ei Verbo conjunca in unitatem personæ.... Et in loco Joanni Apostol. vindicato ibid. pag. 808. col. 2. Filius, ux diximus, non est solum Verbum, sed humanitas Christi per se, veruntamen ut Verbo unita.

(1) Ibid. pag. 808. col. 2. Neque verò Verbum per se Filius Dei est, sed quantum ad denominationem duntaxat propter proprietatum communionem .... sic Verbum Filius est, quemadmodum & MOR-

TALIS IDEM ET CARO EST.

» est le Fils de Dieu de même qu'il est » chair & homme mortel ». Nous frémissons en transcrivant de si affreuses horreurs : mais il est de l'intérêt de l'Eglise, que de si détestables Ecrits soient connus pour ce qu'ils sont.

Si le Verbe, comme Verbe, n'est seconde erpas le Fils de Dieu; Dieu comme pro- reur du Fr.H. Que Dieu duisant son Verbe n'est pas Pere : la n'est Pereque conféquence est inévitable; mais d'ail-depuis l'inleurs le Frere Hardouin l'énonce for- qu'il entend mellement. " Saint Jean, dit-il (1), par Dieu la » ajoute que le Verbe étoit avec Dieu, » il ne dit pas, qu'il étoir avec le » Pere, parce qu'au commencement » Dieu n'étoit pas Pere, & qu'il n'est » devenu Pere qu'après l'Incarnation, » ou depuis ce moment-là ».

Quelle étoit donc avant l'Incarnation la propriété personnelle de la premiere des Personnes Divines? N'avoit-elle aucune relation qui lui fût propre ? Si cela est, en quoi donc étoit-elle une Personne distinguée des deux autres? Comment n'étant pas

(1) In Evangel. Joan. cap 1. adnot. ad v. 1. p. 149, col. 2. Apud Deum , non apud Patrem ; quia in principio nondum Pater, sed post Incarnationem Yerbi tantum, sive ex illo tempore.

Pere engendroit-elle la seconde Perisonne?

Déc ouvrons encore un autre piége caché sous ces paroles artificieuses. Le Pere du Fils de Dieu, selon ces auteurs, c'est-à-dire, le Pere de l'humanité de Jesus-Christ unie au Verbe, n'est pas le même Pere que l'Eglise Catholique reconnoît, & qu'elle appelle Dieu le Pere. Ce n'est pas plus la premiere Personne de la Trinité, que la seconde, ou la troisiéme. Le Pere de Jesus-Christ Fils de Dieu, disent-ils, c'est Dieu subsistant en trois Personnes. Jesus-Christ est le Fils unique, non d'un Pere éternel, mais de Dieu un considéré dans l'unité de sa nature, & devenu Pere dans le tems. & c'est à son humanité seule qu'appartient directement la dénomination de Fils de Dieu. Par conséquent, selon cette nouvelle Théologie, la premiere Personne de la Trinité n'est pas plus Pere, même depuis l'Incarnation, que le Verbe & le S. Esprit: elle n'est pas Pere du Verbe, comme Verbe, puisque le Verbe, nous dit-on, n'est pas Fils, Verbum non Filius; & qu'il a cessé d'être le Verbe au moment

même que par l'Incarnation il a été fait le Fils unique de Dieu, Postquam caro factum est, non jam Verbum, sed unigenitus & Filius Dei est. Elle n'est pas non plus le Pere de Jesus-Christ, puisque, dans ce système, Jesus-Christ n'est pas plus le Fils d'une Personne de la Trinité que des deux autres.

Quel égarement! Que signissent donc ces paroles de saint Jean, Il y en a trois qui rendent témoignage dans le ciel, le Pere, le Verbe & le Saint-Esprit? A quel titre la premiere de ces trois adorables Personnes est-elle appellée Pere, Pater, si le Verbe qui procéde de lui n'est pas son Fils? les propriétés de Pere & de Fils sont relatives l'une à l'autre: comment donc le Verbe pourroit-il n'être pas Fils, dès que celui de qui il procéde s'appelle le Pere?

C'est ce que saint Athanase objectoit aux Ariens (1), & son raisonnement est sans replique; mais rien n'arrête le Frere Hardouin. « Le Pere,

<sup>(1)</sup> S. Athan. orat, 5. contra Arianos, tom. 1.
pag. 530. Si Verbi Pater eft Deus, cur Verbum non
fuerit Filius sui Patris? Pater enim is dicitur, cujus
Filius eft: Filius is est, & illius Filius dicitur, quem
Partem habet.

» répond-il (1), est la premiere Per-» sonne de la Trinité: mais il n'a com-» mencé d'être appellé Pere, ou le Pere de Notre Seigneur Jesus-Christ, » que depuis que le Verbe a été uni à » l'humanité de Jesus-Christ. Et c'est » pour cette raison qu'il n'a pas voulu » être désigné par les hommes sous un » autre nom que celui de Pere. Le " Verbe, ajoute-t-il, n'est pas Fils, » mais Verbe simplement : car dans » les saintes Ecritures le nom de Fils » signisse l'humanité de Jesus-Christ » unie au Verbe. Et ailleurs(2): Le nom » de Pere par lui-même n'est pas op-» posé au nom de Verbe : on se sert » cependant du nom de Pere pour » marquer la premiere Personne de la » Trinité, parce qu'elle n'a pas voulu

(2) Ibid. Pater non per se quidem Verbo opponinitur, sed etiam tunc tamen adhibetur, cùm Verbum subjungitur: quoniam non alio nomine se voluit appellari prima sancissimæ Trinitatis persona, post Insanationem Verbi & revelationem Trinitatis.

. » être

<sup>(1)</sup> Locus de SS. Trinit. Joan. vindic. pag. 804. col. 1. Pater, prima sanctissimæ Trinitatis persona .... at idem ipse, ex quo Verbum unitum humanitati Christi suit, cœptus est Pater appellari, sive Pater Donini nostri Jesu Christi: neque alio quam Patris nomine ideirco voluit designari ab hominibus,... Ibidem. Verbum., non Filius, sed Verbum tantummodo; quoniam Filius humanitatem etiam cum Yerbo conjunctam in sacris libris significat.

» être appellée autrement depuis l'In-» carnation du Verbe & la révélation

» du Mystère de la Trinité ».

Le blasphème se montre ici avec un nouvel excès de hardiesse. C'est de la premiere Personne de la Trinité que le Frere Hardouin dit positivement, qu'elle n'a commencé à être appellée Pere que depuis que Jesus-Christ a été fait le Fils de Dieu : idem ipfe . . . cæptus est Pater appellari. Mais prenez y garde: dans la pensée de l'auteur ce n'est pas une des trois Personnes Divines, plutôt que les deux autres, mais Dieu en trois Personnes qui est le Pere de Jesus-Christ; d'où il suit que Dieu qu'il appelle subsistant en trois Personnes, n'est réellement qu'une seule Personne: Personne, qui n'ayant pas toujours été Pere, l'est devenue dans le tems, & qui n'a commencé à en avoir le nom, que depuis qu'elle s'est faite à elle-même un Fils, & une seconde Personne Divine en la Personne de Jesus-Christ. Ce n'est donc que pour tromper les Fidéles par un dehors d'expressions Catholiques, que ces Religieux affectent de répéter si souvent que Dieu un & véritable, subsisse en trois Personnes. Tome I.

### Instruction Pastorale

362

Ces trois Personnes, dans leur idée; ne sont pas réellement trois Personnes distinctes & coéternelles, mais une seule Personne, qui est celle que saint Jean dans le texte cité ci-dessus, nomme le Pere. C'est cette Personne Divine, selon le Frere Hardouin, qui est devenue Pere dans le tems: idem ipse .... captus est Pater appellari: c'est donc cette même Personne unique que ces écrivains appellent Dieu un & véritable, subsistant en trois Personnes.

Indépendamment de cette réflexion, la doctrine du Frere Hardouin renferme une hérésie formelle. Ce qui constitue & distingue les deux premieres Personnes de la Trinité, c'est que la premiere est Pere, & que la seconde est Fils: que la premiere engendre, & que la seconde est engendrée éternellement. Le nom de Verbe, dit saint y Thomas (1), emporte avec soi la

<sup>(1)</sup> S. Thom. part. 1. qu. 34. art. 2. ad 3. In nomine Verbi eadem proptietas importatur, que in nomine Filii: unde dicit Augustinus, Eo dicitur Verbum, quo Filius. Ipsa enim nativitas Filii, que est personalis proprietas ejus, diversis nominibus significatur, que Filio attribuuntur ad exprimendum divertimode persectionem ejus. Nam; ut ostendatur gonnaturalis Batri, dicitur Filius: ut ostendatur

» même propriété que le nom de Fils: » ce qui fait dire à saint Augustin, que « le Fils est le Verbe par la raison " même qu'il est le Fils. Saint Thomas " ajoute que la naissance éternelle du "Fils de Dieu, qui est sa propriété "personnelle, est exprimée dans l'E-.. criture par plusieurs noms, qui sont " donnés au Fils pour faire connoître " sous différentes idées la grandeur de " son infinie perfection. Ainsi pour " marquer qu'il est de même nature » que le Pere, il est appellé le Fils: " pour faire entendre qu'il est coéter-" nel au Pere, il est appellé sa Splen-" deur. Pour signifier qu'il lui est par-" faitement semblable en toutes cho-" ses, il est appellé son Image: pour " montrer qu'il est engendré par une " opération intellectuelle, & pour " écarter toute idée de matiere, il est sappellé le Verbe. Les Auteurs sacrés " emploient ces différens noms, parce-" qu'il n'est pas possible de trouver un , terme, qui exprime tout à la fois rous ces divins caractères ».

coæternus, dicitur íplendor: ut oftendatur omnino firmilis, dicitur imago: ut oftendatur immaterialiset genátus, dicituri Verbum. Non autem potuit unum verbum inveniti, per quod omnia ifta defignarentur.

# 364 Instruction Pastorale

C'est donc détruire absolument la foi du Mystère de la Trinité, que d'ôter au Verbe sa qualité de Fils, & au Pere sa qualité de Pere, qui sont leurs propriétés pe sonnelles. Il ne reste plus rien qui distingue ces Divines Personnes, dès qu'une sois on aura rejetté la double relation de Pere à Fils, & de Fils à Pere, par laquelle seule elles sont tout ce qu'elles sont en genre de Personnes.

#### ARTICLE SECOND.

Le Frere Berruyer, fous des expressions en apparence Catholiques, tend manifestement à favoriser & à établir la même impiété.

E Frere Berruyer ne s'exprime pas fur cette matiere d'une façon aussi révoltante que le Frere Hardouin. Il fait même profession d'admettre une génération Divine & éternelle, par laquelle la premiere Personne est Pere, & la seconde qui est le Verbe, est Fils de toute éternité (1): par-là il con-

<sup>(1)</sup> Berr. 2. pars. tom. 8. queft. 2, pag. 38. 39. 40. 42. 44. 49. 50.

damne lui-même formellement la doc-

trine impie de son Maître.

Mais est-ce bien sincérement qu'il la rejette? Comment donc a-r-il pû qu'en fait annoncer en termes si absolus & si i li-des Dogmes. mités, qu'à l'égard de l'exposition des il n'a pas dogmes, nous n'avons gueres de Théo-Théologien logien plus sûr que le Frere Hardouin: plus sûr, ne que pour lui il n'a point rencontré de éclaire que le guide plus éclairé: que c'est dans ses P.H. écrits qu'on trouve l'or le plus précieux (1)? Un homme qui sur le point si capital de la génération éternelle du Verbe, s'égare aussi monstrueusement que le fait le Frere Hardouin, méritet-il un pareil éloge, si ce n'est de la part de ceux qui s'égarent avec lui? Aussi allez-vous voir que, nonobstant cette espèce de différence de langage, le disciple suit en effet les traces de son guide & tend au même but.

I. D'un seul trait de plume, il fait n détruit disparoître des Livres saints & des toutes les preuves de Formules même de l'Eglise, toutes les l'Ectiture, qui preuves qui constatent la Paternité établissent la Filation étation.

<sup>(1)</sup> Troisième part. tom. 1. Préface, pag. xxxlx. & xl; & Défente du P. Berr. contre le Projet, &c. pag. 157. & 158.

la Filiation éternelle de la seconde. Comment l'Eglise pourra-t-elle prouver désormais par l'Ecriture sainte, ou par ses propres Formules, que la premiere Personne de la Trinité est Pere, & que la seconde est Fils de toute éternité; si, comme cet auteur le soutient (1), par-tout où Dieu est appellé Pere soit dans le Nouveau Testament, soit dans les prieres de l'Eglise, le nom de Pere ne signifie pas la premiere Personne de la Trinité, mais Dieu un subsistant en trois Personnes; & si par-tout où J. C. est appellé le Fils unique du Pere, le nom de Fils n'exprime pas le Verbe éternel; mais l'humanité unie au Verbe (2)?

Il distingue perpétuellement leVerbe de Dieu.

2. Si c'est de bonne foi que le Frere Berruyer confesse que le Verbe est le d'avec le Fils Fils éternel de Dieu, pourquoi veutil qu'on mette une grande différence entre le Venbe, & le Fils de Dieu? Pourquoi sontient-il que le Verbe ne renferme pas l'idée de l'Incarnation, & qu'au contraire le Fils de Dien la

(1) Voyez ci-après chap. VIII.

<sup>(2) 2.</sup> part. tom. 8. quaft. 2. pag. 156. Pater ergo, quoties in Prædicatione logica Christa delle Filio Des opponitur, intelligendus est Deus unus & verus, in tribus personis sublitiens.

renferme? Pourquoi prétend-il que le Verbe pourroit n'être pas appellé le Fils de Dieu, & qu'en effet il n'avoit pas ce nom avant l'Incarnation (1)? Comment le Verbe n'auroit-il pas été appellé le Fils de Dieu avant l'Incarnation, s'il l'est par lui-même de toute éternité, & indépendamment de l'Incarnation; si c'est là sa propriété personnelle, comme la parernité est la propriété personnelle de la premiere Personne? Enfin, poutquoi veut-il que la dénomination de Fils de Dieu attribuée à J.C. suppose l'Incarnation, & qu'au contraire la dénomination de Verbe attribuée au même J. C. ne la suppose pas? Tout cela ne suppose-t-il pas en d'autres termes, ce que le Prere Hardouin dit plus crûment, qu'autre

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 153. Verbum abstrahit à Fiño, que factus est in tempore Deo Filius ex semine David .... se undum Carnem. Potuit sub eà notione Verbum mon dici Filius Dei, quamquàm erat Filius Dei externus; & sic res erant ab externo, ante Verbu Incarnationem. Idem dioi non potest de ilsa voce [Filius.;] noti abstrahit voxilla à Verbo. Duo è contrà in ore Christiano de Verbo affirmat: & Verbum este Deum, Filium ab externo contubitantialem Patri; [c'est reconnoître que la bouche du Frere stardouin, qui nie formellement que le Verbe soit de toure éternité le Fils de Dieu, n est pas une bouche Chrétienne.] & Verbum suisse in tempore hypostaticè unitum humanitati hriiti sandissime.

# Instruction Pastorale

chose est le Verbe, & autre chose est le Fils de Dieu; & n'est-il pas visible par toutes ces propositions étrangeres à la Foi, qu'encore que le Frere Berruyer se couvre quelquesois d'un langage Catholique, il ne croit pas plus que son confrere, que le Verbe comme Verbe soit le Fils de Dieu?

Il dit que a écrit son mier siécle ] ne favoient pas que le Verbe foit le

3. Selon le Frere Berruyer, quand quand S. Jean saint Jean a écrit son Evangile, les Evangile [ à Chrétiens ne connoissoient pas d'autre la fin du pre-Fils de Dieu que l'humanité de J. C. les Chrétiens C'est pour cela, & à dessein, dit-il, que cet Apôtre n'a pas dit, le Fils de Dieu s'est fait chair, mais, le Verbe Fils de Dieu. s'est fait chair; parcequ'autrement les Fidéles accoutumés à ne donner le nom de Fils de Dieu qu'à l'humanité de J. C. se seroient imaginé, qu'il auroit voulu dire que l'humanité de J. C. s'est faite homme : ce qui est absurde (1).

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 105. Joannes Evangelista qui dicere poterat vere, Filius Dei Caro factus est .... ab illa loquendi forma abstinuit, ideo videlicet quòd eoque scribebat tempore Divinus Theologus, appellatio illa , Filius Dei , secundum usum Christianorum communem, appellabat in recto fanctissimam Christi humanitatem .... adeoque, si diceret Joannes, Filius Dei factus est caro, dicere ex usu loquendi crederetur , humanitas Christi , seu Christus homo

Ce feroit sans doute une grande absurdité: aussi est-il bien certain qu'elle ne seroit venue à l'esprit de personne. Les premiers Chrétiens, formés à l'école des Apôtres & des hommes apostoliques, étoient trop instruits, pour ignorer que le Verbe est le Fils unique de Dieu, & pour attribuer un nom si auguste à une nature créée. Mais est-il moins absurde de prétendre que le Fils de Dieu s'est fait le Fils de Dieu? C'est cependant ce que le Frere Berruyer est forcé de dire, s'il veut parler conséquemment à ses principes.

Mais considérons sa proposition en elle-même, & voyons où elle nous mene. Les plus anciens auteurs Ecclé-siastiques nous apprennent que S. Jean n'a composé son Evangile qu'à la fin du premier siècle, plus de soixante ans après l'Ascension du Sauveur. Supposé donc que les Chrétiens ignoraffent encore ators que le Verbe est de toute éterniré le Fils de Dieu, & qu'ils ne connussent sous le nom de Fils de Dieu que l'humanité de J. C; en quel

facus est homo: quod quam ineptum sir,& scriptore

Qv

tems, comment, par qui, de quelle autorité cette ancienne croyance, & ce langage commun des premiers Chrétiens a-t-il changé depuis la fin du premier sécle? Tous les autres Apôtres avoient alors fini leur carriere. Ils feront donc tous morts sans avoir inftruit les Fidéles de la génération éternelle du Verbe! Qui est-ce donc qui dans la suite aura révélé à l'Eglise, ce que ses saints Fondateurs & ses premiers Pasteurs ne lui auront pas appris? Enfin, quel respect aura-t-on pour la Tradition apostolique, si sur un point aussi important que celui-là, elle a éprouvé une si grande variation?

Il suppose l'Eglise Catholique end'hui dans la même iguorance.

4. Il ne tient pas au Frere Berruyet qu'on attribue encore aujourd'hui à core aujour- l'Eglise Catholique la même ignorance qu'il suppose dans les Chretiens du premier siècle; puisqu'il prétend, comme vous le verrez dans la suite, que quand l'Eglise invoque le Pere; & le Fils, & le Saint-Esprit; le Pere qu'elle invoque n'est pas le Pere éternel, mais Dieu un subsistant en trois Personnes, & devenu dans le seus le Pere de J. C. & que le Fils qu'elle invoque n'est pas le Verbe, mais l'hu-

manité sainte unie au Verbe (1).

5. Le Frere Berruyer attribue à l'hur La qualité de manité de J. C. non seulement d'être de Dieu, qu'il le Fils de Dieu, mais encore d'être attribue à l'humanité de fon Fils unique (2) exclusivement à J. C. exclus tout autre. Or de-là que suit-il, sinon parellement que le Verbe, comme Verbe, ne peut Filiation Diêtre en aucun sens le Fils de Dieu? Il vinc. répugne qu'il y ait plus d'un Fils unique de Dieu appartient en propre à l'humanité de J. C. il est évident qu'il ne seçauroit appartenir au Verbe; et réciproquement, s'il appartient au Verbe, il ne peut appartenir à l'humanité de Jesus-Christ.

Concluons de tout cela, qu'encore que le Frere Berruyer ait évité de s'exprimer comme le Frere Hardouin, & qu'il avoue même formellement que le Verbe est de toute éternité le Fils du Pere éternel; il donne lieu de le foupçonner de prendre ces pareles dans un autre sens que l'Eglise Catholique, puisque par mille détours, il en revient toujours à faire disparoître absolument la Paternité éternelle

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 174. 175. 156.

<sup>(2)</sup> Ibid. pag 73. & 74.

#### ARTICLE III.

Que cette impiété est empruntée des Ariens, & qu'elle est foudroyée par le Symbole de la Foi, par les Peres, & en particulier par saine Athanase.

Parfaite conformité du Fr. H. avec Jes Ariens dans la notion qu'il donne du Fils de Dieu.

ETTE erreur n'est pas nouvelle : c'est une ancienne hérésie, frappée depuis long-tems des anathèmes de l'Eglise, réprouvée par les Symboles de la Foi, confondue par les saints Docteurs.

Un des points de l'impiété Arienne étoit que le Fils de Dieu n'a pas toujours été. « Il y a eu un tems, disoit » Arius, où le Fils de Dieu n'étoit pas. » N'ayant pas toujours existé, il a été » fait. Il en concluoit que Dieu n'a » pas toujours été Pere; qu'il a com-» mencé de l'être, & qu'il l'est devenu » dans le tems (1) ». N'est-ce pas pré-

<sup>(1)</sup> Epist. 1. S. Alexandri Alex. Epist. adversis Arium, 10m. 2. Conc. pag. 10. & 11. Allesunt tem-

cisément ce qu'enseigne aujourd'hui le Frere Hardouin? Ecoutons maintenant la décision de saint Alexandre, Patriarche d'Alexandrie. « C'est un » crime & une impiéré, disoit ce saint » Evêque, de penser que le Fils de » Dieu n'a pas toujours été. Par la » même raison il saut consesser que le » Pere a toujours été Pere, puisqu'il » n'est appellé Pere, qu'à cause qu'il » a un Fils qui a toujours été (1) ».

Mais il est à propos d'approfondir davantage quelle étoit sur cela la pensée des Ariens. Saint Athanase nous apprend (2) qu'ils mettoient de la dis-

pus aliquando fuisse cum non esset Filius Dei; postez factum, cum ante non extiterit. Et Epist. 2. ibid, pag. 143. Quæ verò isti [Arius & ejus asseclæ] contra Scripturas excogitarini, temerèque essutiverint, sunt ejusmodi: Deum non semper Patrem suisse, sed tempus aliquando extitisse, cum Deus non esset Pater.

(1) Ibid. Epist. 1 pag. 14. & 15. Cûm illud, ex nihilo, seu ex iis que non sunt, non sine magno scelere atque impierate positum sit, necessario sequitur Patrem semper Patrem suisse. Atque est Pater semper, cum habeat Filium, ob quem vocatur Pater: &

cum sit ei semper Filius, est semper Pater.

(1) S. Athanaf. Orat., contra Arianos, tom. 1. pag. 130. Qui ifta dicunt [Ariani, ] non verentur diffinguere Verbum à Filio, dicereque, aliud quidem effe Verbum, aliud autem Filium; primùmque fuisse Verbum, deinde Filium ... Est autem iltorum hominum diversa temeritas. Isti enim hominem quem assumpsit Salvator, Filium esse volunt. Hi

# 374. Instruction Pastorale

férence entre le Verbe & le Fils de Dieu. " Autre chose est le Verbe, di-» soient-ils. & autre chose le Fils de » Dieu : » distinction que ce Saint traite d'impiété & d'extravagance. Il ajoute que ces hérétiques fabriquoient sur cela différens systèmes. Les uns, » dit-il, attribuent la dénomination » de Fils de Dieu à l'humanité même » que le Sauveur a prise. D'autres pré-» tendent que cette dénomination ap-» partient au composé qui résulte de » l'union du Verbe avec l'humanité, » & que le Fils a été engendré au mo-» ment que l'union s'est faite. D'autres » enfin disent que le Verbe a été fait » Fils de Dieu, quand il a pris la na-» ture humaine. De Verbe qu'il étoit, » disent ils, il a été fait le Fils de "Dieu, au lieu qu'auparavant, il » n'étoit pas Fils, mais simplement le " Verbe. Saint Athanase explique dans la suite avec plus d'étendue la

contra utrumque simul, [ Hominem & Verbum ]
Filium tunc genitum fuisse, cum ista in unum coaluissent: alii rursum sunt qui affirmant Verbum tunc
Filium effectum esse, cum hominem indusset. Ex
Verbo enim, utaiunt, Factum ess Filius, cum antese
Filius non esser, sed Verbum duntaxat.... Superfilius non esser, sed Verbum duntaxat.... Superfilium id simul & stulium, quod cum Verbum nomimant, illud tamen Filium esse non admixtant.

pensée de ces derniers (1). « Le Fils " de Dieu proprement, disoient-ils, » n'est pas l'humanité de J.C. ce n'est » pas non plus le composé de l'huma-» nité & du Verbe; mais c'est le Verbe » seul. Au commencement le Verbe » étoit appellé simplement le Verbe; » mais depuis qu'il s'est fait homme, » il est appellé le Fils de Dieu. Car » avant l'Incarnation, il n'étoit pas » Fils, mais simplement Verbe. Com-» me il a été fait homme ne l'étant » pas auparavant : de même il a été » fait le Fils de Dieu, ne l'étant pas \* auparavant. Telles sont, ajoute saint » Athanase, les réveries de cette bran-» che des Ariens. »

N'êtes-vous pas tentés, N.C.F. en lissant cela, de penser que c'est dans cette source impure que le Frere Hardouin a puisé; tant sa doctrine & ses expressions ont de ressemblance avec

<sup>(1)</sup> Ibid. pag, 536. & 537. Ad aliud diffugiunt, dictitantes non hominem effe Filium, neque utrumque finaul conjunctum, fed in principio Verbum fimpliciter appellari ex quo enim Verbum homo factums effer, jam inde illud Filium effe nominatum: non enim antequam homo apparuisser, Filium suisse, sed Verbum duntaxat: & ur Verbum caro factum est, saim ante Caro min esse; ita Verbum Filius effectum est, cum ante Eisius non esset. Talia sunt illorum angamenta.

celles de ces anciens ennemis de la Divinité de Jesus Christ?

Cette doctrine confondue par le Symbole de Nicée.

Opposons aux uns & aux autres le bouclier de la Foi Catholique : opposons-leur le Symbole dresse par le premier Concile général tenu à Nicée contre les Ariens, & renouvellé par tous les Conciles suivans. Nous y faisons profession de croire en un seul Dieu, qui est Pere, Fils, & Saint-Efprit: nous croyons en un seul Seigneur Jesus-Christ. le Fils unique de Dieu : Fils qui est né du Pere avant tous les siècles, qui n'a pas été fait, mais qui est engendré de la substance du Pere, Dieu de Dien; lumiere de lumiere, vrais Dieu de vrai Dieu, consubstantiel au Pere, & par qui toutes choses ont été faites: Fils qui pour nous, & pour notre salut, est descendu des cieux, qui s'est incarné par l'opération du Saint-Esprit, & qui s'est fait homme. Tel est le Fils unique de Dieu que l'Eglise croit, qu'elle adore, qu'elle prêche & qu'elle confesse par toute la terre.

Il est clair que ce Fils unique de Dieu n'est pas l'humanité de J. C. Quelqu'excellente que soit cette Sainte humanité, que qu'inestimable que soit

la grace qui lui a été faite d'être unie dès le premier instant de sa conception au Fils unique de Dieu en unité de Personne, elle n'est pas pour cela le Fils unique : elle n'est pas née du Pere avant tous les siècles : elle a été faite & n'est pas engendrée : elle n'est pas Dieu de Dieu , lumiere de lumiere , ni de même substance que le Pere. Toutes choses n'ont pas été faites par elle, puisqu'elle est elle-même du nombre des choses qui ont été faites : elle n'est point descendue des cieux, elle ne s'est point incarnée, elle ne s'est point faite homme: le penser, dit le Frere Berruyer lui-même, ce seroit le comble de l'absurdité.

Quel est donc le Fils unique de Dieu que toute l'Eglise Catholique confesse dans le symbole de sa Foi, sinon le Verbe de Dieu, la seconde Personne de l'adorable Trinité: ce Verbe éternel que saint Jean annonce dès l'entrée de son Evangile, quand il dit: Au commencement le Verbe étoit, & le Verbe étoit avec Dieu; ... toutes choses ont été faites par lui, & rien de ce qui a été fait, n'a été fait sans lui; ... & le Verbe

s'est fait chair, & il a habité parmi nous. & nous avons vu sa gloire, comme du Fils unique engendré par le Pere, GLORIAM QUASI UNIGENITI A PATRE. Après des paroles si précises, est-il permis à des Chrétiens de méconnoître le Fils unique du Pere? Le saint Evangéliste ne s'est-il pas expliqué affez clairement ? Le Fils unique du Pere, c'est le Verbe, ce Verbe qui a toujours été, qui s'est fait chair, qui a habite parmi nous, dont les Apôtres ont vu la Gloire. Comment, conclut faint Athanase, ose-t-on prétendre qu'autre chose est le Verbe, & autre chose le Fils de Dieu, après que saint Jean a déclaré si expressément que le Verbe est le Fils unique du ere? Car il est visible que le saint Evangéliste ne parlé pas de la gloire de la chair simplement, mais de la gloire du Verbe qui s'est fair chair (1). Les autres Peres ne s'expriment pas autrement (2). Que

(2) Voyez S. Basile, lib. 2. adv. Eunom. num. 17.

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 542. & 533. Joannes de Verbo referens, Et Verbum, inquit, Caro factum est, & hebitavit in nobis, & vidimus gloriam ejus quast migeniti d Patre....Itaque non aliud Verbum est, aliud Filius: sed Verbum unigenitus Filius habendum est. Non enim de glorià ipsius carnis locutus est, sed de glorià Verbi.

penser donc d'un Prêtre, d'un Religieux, qui se rendant disciple des Ariens, ne rougit pas de soutenir avec eux qu'autre chose est le Verbe, & autre chose le Fils de Dien; de dire comme eux, que le Verbe, comme Verbe, n'est pas le Fils de Dieu, qu'il a été fait Fils de Dieu de même qu'il a été fait chair & homme mortel; de prétendre, comme une des branches de cerre secte impie, que la dénominarion de Fils de Dieu tombe directement sur l'humanité de J. C. unie au Verbe?

Opposons-lui encore les anathèmes Anathémarenouvelles par le Concile de Rimini, tifée par les avant la surprise déplorable qu'éprouverent la plûpart des Evêques qui le composoient. Voici quelques-uns des Canons qui y furent publiés (1): "Si

zom. 1. pagi 2:1. S. Epiphane haref. 62. que est Sabellian. num. 3. pag. 515. & haref. 71. qua est Photinian. num. 5. pag. 833. S. Augustin lib. 2. de Trin. cap. 6. num. 9. S. Cytille d'Alexandrie in Thesauro. effert. 35. Quod Verbum sit Dei Filius. tom. 5. p. 366. (1) Conc. Arimin. in damnatione Ariana harefeos, tom. 1. Conc. pag. 796. Si quis Filium Dei de Maria sumplisse initium dixerit, vel fuisse tempus quando non erat Filius, anathema sit. Si quis Filium Dei non vere inenarrabiliter de Deo Patre natum sed adoptiwum Filium dixerit, anathema sit. Si quis Filium Dei aut temporalem, aut hominem folum, & non » quelqu'un dit que le Fils de Dieu 2 » commencé au moment que Jesus-» Christ est né de Marie, ou qu'il y a » eu un tems où le Fils de Dieu n'étoit » pas, qu'il soit anathème. Si quel-» qu'un dit que le Fils de Dieu n'est » pas né véritablement d'une maniere " ineffable de Dieu le Pere.... qu'il » soit anathème. Si quelqu'un dit que » le Fils de Dieu a été fait dans le » tems, ou que c'est l'Homme seuf " qui est le Fils de Dieu, & ne con-» fesse pas que le Fils de Dieu est né » de Dieu le Pere avant tous les sié-» cles, qu'il soit anathème. « N'est-ce pas encourir tous ces anathèmes, que d'enseigner, comme le fait le Frere Hardouin, que le Fils de Dieu n'a pas, toujours été, qu'il a été fait dans le tems, que le Verbe, comme Verbe, n'est pas le Fils de Dieu, que cette auguste propriété n'appartient qu'à l'humanité du Sauveur

Le F. H. réfuté par faint Athanase en la personne des Ariens.

En vain, pour le soustraire à tant de condamnations, allégueroit on qu'il n'attribue le titre de Fils de Dieu à l'humanité de Jesus-Christ, qu'à

ante omnia facula de Deo Patre natum profiteatur, anathema fit.

cause de son union avec le Verbe. Les Ariens disoient la même chose, & ils n'ont pas échappé pour cela aux ana-thèmes de l'Eglise. Saint Athanase leur démontroit même qu'ils ne faisoient par-'à que s'engager dans des contradictions honteuses. Les coups qu'il leur a portés, tombent également sur nos deux Religieux. Dans une cause toute pareille, ses armes sont les nôtres. " Les Ariens, dit ce Pere (1), » poussés à bout & confondus par l'é-" vidence des preuves qu'on leur op-» pose, se retournent d'un autre côté. » Îls répondent que l'humanité n'est » pas par elle même le Fils de Dieu, » mais en tant qu'elle est unie au Ver-

<sup>(1)</sup> S. Athanas. orat. s. contra Arianos, Tom. 1. pag. 535. & 536. Hic autem confusi ad aliud confugiunt , dicuntque , non hominem per fe quem gestavit Dominus, fed utrumque simul, Verbum scilicer & hominem Filium eile. Conjuncti enim simul ambo. Filius, ut ipsi volunt, nommatur. Quid igitur, & quâ de causa, & uter utrum Filium construit ? Aut, ut clariùs loquar, an propter Carnem Verbum est Filius ? An propter Verbum Caro Filius appellatur ? ... Si igitur Verbum propter Carnem , necessum est Carnem Filium effe, & sequentur tot absurda, quot priùs enumeravimus ex co, fi dicas hominem Filium. Si autem propter Verbum Caro Filius efficitur, & ante Carnem Verburt omnino existebat nec erat Filius, quomodo possibile est illud [ Verbum ] jus Filiorum aliis imperrare, quod ipfum Filius non est, maximè cùm subsistat Pater,

» be. C'est, disent-ils, de l'union de » Verbe avec l'humanité que résulte » dans cette humanité sainte la déno-» mination de Fils de Dieu. Je n'ai, » continue ce Pere, qu'une question » à leur faire: Qu'est-ce proprement » qui produit cette dénomination de " Fils de Dieu? Quelle en est la cause? " Lequel des deux, du Verbe, ou de » l'humanité, en est le principe? Et, » pour m'énoncer encore plus claires ment, est-ce le Verbe qui est devenu » Fils à cause de l'humanité qui lui est » jointe, ou bien est-ce l'humanité qui » est appellée Fils à cause du Verbe à » qui elle est unie? S'ils répondent que » le Verbe est devenu Fils à cause de » l'humanité qui lui est jointe, il faut » nécessairement qu'ils disent que l'hu-» manité par elle-même est le Fils de " Dieu: ce qui est de la derniere ab-» surdité. Si au contraire ils répon-» dent que c'est l'humanité qui à été » faite le Fils de Dieu par son union » avec le Verbe, & qu'en même-tems » ils perfistent à dire que le Verbe exif-" toit avant l'union, mais qu'il n'étoit » point alors le Fils de Dieu, je leur » demande encore comment il est pos-

» sible que le Verbe en s'unissant à l'humanité, lui ait procuré une filiant ion qu'il n'avoit pas lui-même?...
» Si le Verbe a été fait le Fils de Dieu parce qu'il a pris l'humanité (1), c'est donc à l'humanité qu'il a prise, qu'il est redevable de la propriété de Fils de Dieu. Or si l'humanité est cause que le Verbe est le Fils de Dieu, ou si cette filiation divine est l'esse de l'union mutuelle du Verbe & de l'humanité, les mêmes absuradités reviennent toujours... Les

(1) Ibid. pag. 537. Si omnino inde quòd hominem anduisser, Filius effectus eft, illa ipsa susceptio humanitatis pro causa, cur Filius sit, habenda suerit. Rt si homo in causa est, cur Verbum sit Filius, aut urumque conjunctim id efficiunt , eadem absurda rurfus occurfarent ...? Cogentur dicere Verbum nihil faisse, sed duntaxat merum nomen ... Impium igitur & stultum est dicere, aliud esse Verbum & aliud Filium.... Et pag. 539. Est igitur Verbum Filius, sen nuper factus aut nominatus Filius, sed semper Filius. Nam nisi sit Filius, Verbum non fuerit : & si non fit Verbum, non etiam Filius fuerit. Nam ex Patre esse, Filium est esse. Quis enim ex Patre est. nifi Verbum ex corde progrefium & ex utero genitum? Non enim Pater Verbum est, neque Verbum Pater est : sed ille Pater est, iste autem Filius ; & ille genuit, & iste gignitur. Infanit itaque Arius, qui dicit Filium ex nihilo extitisse, & fuisse aliquando cum ipse non esset. Infanit quoque Sabellius, cum dicit Patrem esse Filium, & vice versa Filium esse Patrem, essentia personaque esse unum cos, sed nomine duos.

» Ariens seront forcés de dire qu'avant » l'Incarnation le Verbe n'étoit rien de réel, mais un nom sans réalité.... » Il est donc impie & insensé tout à la » fois de prétendre qu'autre chose est » le Verbe, & autre chose le Fils de " Dieu Donc, conclut ce Pere, il faut » nécessairement en revenir à ce que " la Foi Catholique enseigne, & re-· connoître que le Fils de Dieu n'est » autre que le Verbe; Fils qui n'a pas » été fait ou appellé Fils dans le tems, » mais qui l'a toujours été. Si le Verbe » n'est pas le Fils, il n'est pas non plus » le Verbe; & s'il n'est point le Ver-» be, il n'est point non plus le Fils. « Car procéder du Pere, c'est être son » Fils. Or qui est-ce qui procéde du " Pere comme Pere, finon le Verbe » qui est engendré de fa substance? Car " le Pere n'est pas le Verbe, & le Ver-» be n'est pas le Pere: mais le premier » est Pere, & le second est Fils: l'un n engendre & l'autre est engendre " C'est donc une folie à Arius de pre-» tendre que le Fils a été fait de rien. » & qu'il y a eu un rems où il n'étoit » pas : c'en est une autre à Şabellius de " vouloir que le Pere soit le Fils, que . le

• le Fils soit le Pere, que le Pere & » le Fils ne soient qu'une seule Per-

» sonne, comme ils n'ont qu'une seule » nature; & qu'ils ne soient distingués

» que de nom. »

Quand Saint Athanase auroit eu à combattre le Frere Hardouin, il n'auroit guéres pû parler autrement qu'il le fait ici. La raison en est toute simple. Les sentimens & le langage de ce Religieux étant les mêmes que ceux des Ariens, comment les traits lancés contr'eux ne retomberoient-ils pas dix rectement sur lui?

Détestez, N. C. F. ces Doctrines Anathèmes, perverses. Demeurez inébranlables par S. Jean dans les vérités que l'Eglise votre Mere contre ceux vous a apprises dès votre enfance. Ar-gui ne conjeguez-vous plus que jamais du Symbole re & le Fils. de la Foi dans ces tems périlleux, où l'Enfer redouble ses efforts pour vous séduire. Croyez fermement, & adorez avec une humble soumission dans la Trinité Sainte un Pere qui a toujours été Pere; un Fils qui a toujours été Fils; un Saint-Esprit qui a toujours été l'Esprit du Pere & du Fils. Abandonner cette croyance, c'est renoncer 21 salut. Celui là est un Antechrist, Tome I.

## Instruction Pastorale

dit le Disciple bien-aimé (1), qui nie le Pere & le Fils. Quiconque nue le Fils, ou ne le confesse pas comme l'Eglise Catholique l'a toujours confessé, coéternel & consubstantiel à Dieu le Pere, ne confesse pas non plus le Pere. Que se que vous avez appris dès le commendement, demeure donc en vous. Si vous demeurez fermes dans ce qui vous a été enseigné dès le commencement, vous demeurerez aussi vous-mêmes dans le Pere & dans le Fils... Celui qui a le Fils a la vie: celui qui n'a pas le Fils, n'a pas la vie.

(1) 1. Joan. II. 22. 23. 24. Hic off Antichtifus, qui negat Patrem & Filium. Omnis qui negat Filium, nec Patrem habet: qui confitetur Filium, & Patrem habet. Vos quod audifitis ab initio in vobis permaneat. Si in vobis permanferit quod audifitis ab initio, et vos in Filio & Patre manebitis. Eccap. V. v. 13. Qui habet Filium, habet vitam: qui non habet filium, vitamuno habet.



### ARTICLE IV.

Les Freres Hardouin & Berruyer sone très - suspects de n'entendre par le Verbe, que la pensée ou le dessein que Dieu a conçu de souve éternité · de faire naître Jesus-Christ dans la plénitude des tems.

Aint Athanase objectoit aux Ariens Le Verbe dequ'en soutenant que le Verbe n'est pouillé de sa le Fils de Dieu que depuis l'Incarna fonnelle de tion, ils étoient forcés d'en conclure être conçu que le Verbe avant l'Incarnation n'és que comme toit qu'un nom fans réalité. Nous une pensée ou un dessein avons lieu de faire le même reproché existant en aux Freres Hardouin & Berrnyer. En Dieu. effer, qu'est-ce que le Verbe, iquand on lui ore sa sillation étérnelle, qui est, selon l'Ecritute & la Tradition, **fa propriété &** sa notion performelle? Il est évident en premier lieu, qu'on ne peut plus le confidérer comme une Personne Divine, reellement distina guée du Pere; le Pore lui-même, dans certe supposition, n'étant plus Peres Flier les proprietes qui conflituent les

## 383 Instruction Pastorale

Personnes Divines, c'est dans la vérité ne les pas regarder comme de véritables Personnes.

En second lieu, si le Verbe Eternel n'est pas une Personne Divine, réellement distinguée du Pere, qu'est-il donc, & que peut-il être dans la pensée de ces nouveaux Auteurs? C'est une question qui vient tout naturellement à l'esprit, & qu'il est d'autant plus important d'approsondir, s'il est possible, que l'intelligence de leur monstrueux système en dépend beau-

coup.

Ne nous attendons pas que ces Religieux s'expliquent bien nettement fur un point si délicat. On sent l'intérêt qu'ils ont de s'envelopper & de ne pas exposer au grand jour tout ce qu'ils pensent. Mais l'examen réslecht que nous nous sommes cru obligés de faire de leurs Commentaires, la combinaison de leurs disserens Textes, la réunion de toutes les parties de leur nouvelle Théologie, nous ont mis, avec l'aide de Dieu, à portée d'entendre leur langage, & de décourrir leurs artifices,

Voici donc, autant que nous es

pouvons juger, l'idée qu'ils se for- Idée que les ment du Verbe. Ce Verbe Eternel que FF. H. & B. Dieu a conçu, qui étoit au commen : paroissent cement en Dieu, & qui n'étoit pas mée. encore son Fils, ne peut être que la pensée, le dessein, la résolution que Dieu a sormée avant tous les siècles, de produire dans le tems en la Per-fonne de J.C. le plus excellent de tous les hommes, de le remplir des dons les plus éminens, d'en faire son Fils, son Ambassadeur, son Lieutenant, son principal Ministre auprès des hommes, & d'établir par lui sur la terre un nouveau genre de Religion: desfein que Dieu a tenu long-tems caché en lui-même, & qu'il a enfin exécuté, &, pour ainsi dire, enfanté au moment arrêté dans ses décrets, en faisant naître miraculeusement Jesus-Christ dans le sein d'une Vierge; en le revêtant de sa puissance & de son autorité, en le chargeant de prêcher aux hommes, & en appuyant sa pré-dication par des miracles. En un mot, l'humanité sainte de Jesus-Christ considérée comme prédestinée de Dieu à être produite un jour, & unie à Dieu d'une maniere très-spéciale, c'est co R iij

qu'il nous paroît que ces Auteurs entendent par le Verbe: cette même humanité produite & unie à Dieu dans le tems, c'est ce qu'ils appellent le Fils de Dieu. On conçoit ailément que, dans un pareil fystème, le Verbe, en tant que Verbe, n'est ni le Fils de Dieu, ni une Personne Divine distinguée de Dieu qui le conçoit; que l'Incarnation du Verbe n'est pas l'Incarnation réelle d'une Personne Divine existante de toute éternité, mais l'exécurion, &, pour ainsi dire, l'enfantement temporel d'un projet que Dieu avoit conçu avant tous les tems: qu'enfin J. C. n'est réellement qu'un pur homme, prédestiné avant son éxistance à exercer dans le monde le plus sublime de tous les Ministères, & à être élevé au plus haut degré de gloire dont une créature soit capable. Mettons fous vos yeux quelques Textes de ces Ameurs qui vous découvriront de plus en plus leur penſće.

Cette idée ' paroît par l'interprétation qu'ils donnent au commence-

L'interprétation qu'ils donnent l'un & l'autre aux premiers versets de la premiere Epître de S. Jean, demande à cet égard une singuliere attention.

Ce saint Apôtre commence son Epître ment de la à-peu-près comme il a commencé son premiere Eps-Evangile. Le Verbe de vie, dit-il (1), quod fuit ab qui a été dès le commencement, que nous inicio, &c. avons oui, que nous avons vû de nos yeux, que nous avons consideré attentivement, que nous avons touché de nos mains; c'est ce que nous vous annonçons. La vie s'est manifestée : nous l'avons vue, nous en renaons témoignage, & nous vous annonçons la vie éternelle qui étoit avec le Pere & qui s'est montrée a nous. Nous vous annonçons, dis-je, ce que nous avons vû, & ce que nous avons oui, afin que vous entriez aussi vous-mêmes en société avec nous & que notre société soit avec le Pere & avec son Fils J. C.

Peut-on comparer ce magnifique début avec celui de l'Evangile du même Apôtre, & ne pas reconnoître que dans l'un & dans l'autre il s'agit du

R iv

<sup>(1) 1.</sup> Joan. I. 1. 2. & 3. Quod fuit abinitio, quod audivimus, quod vidimus oculis no tris, quod perspeximus, & manus nostra contrectaverunt de Verbo vitæ. Et vita manifeltata elt , & vidimus , & teltamur, & annuntiamus vobis vitam æternam, quæ erat apud Patrem, & apparuit nobis: quod vidimus: & audivimus, annuntiamus vobis, ut & vos focietatem habeatis nobiscum, & societas nostra sit cum Patre & cum Filio ojus Jesu Christo

392 Instruction Pastorale même objet, du Verbe Eternel fait chair.

L'Evangile dit: Au commencement le Verbe écoit : il est dit ici : Le Verbe de vie a été dés le commencement.

En lui, dit l'Evangile, c'est-à dire dans le Verbe, étoit la vie: le Verbe dont S. Jean parle ici, est aussi le Verbe de vie: la vie par essence, la vie éternelle.

Là S. Jean dit: Le Verbe étoit avec Dieu. Ici il dit que le Verbe de vie, la vie par essence, la vie éternelle étoit avec le Pere.

Là il dit: Le Verbe s'est fait chair, & il a habité parmi nous: il dit ici, que la vie, le Verbe de vie, la vie éternelle s'est manisestée, qu'elle s'est montrée à nous, qu'elle s'est rendue visible & palpable.

Là il dit: Nous avons vu sa gloire, la gloire du Verbe sait chair qui a habité parmi nous. Il dit ici: Nous avons entendu le Verbe de vie, nous l'avons vu, nous l'avons considéré attentivement, nous l'avons touché de nos mains.

Dans l'Evangile le Verbe qui s'est fait chair, est appellé le Fils unique du Pere: ici il est dit, que le Verbe de vie

la vie éternelle étoit dès le commencement avec le Pere, & tous les hommes sont invités à entrer en societé avec le Pere & avec son Fils J. C. Et afin qu'on ne puisse douter que J. C. Fils de Dieu est le même que le Verbe de vie ou la vie éternelle, Saint Jean termine cette même Epître en disant que J. C. le vrat Fils de Dieu, est le vrai Dieu & la vie éternelle: HIC EST VERUS DEUS ET VITA ETERNA (1).

Malgré tant de traits qui annoncent manifestement une parfaite identité d'objet, malgré le consentement unanime des Peres (2), & de presque tous les Interprétes Catholiques (3), nos

<sup>(1)</sup> Ibid. V. 20. Scimus quoniam Filius Dei venit, & dedit nobis sensum, ut cognoscamus verum Denm, & simus in vero Filio ejus. Hic est verus Deus & vita zterna.

<sup>(2)</sup> Voyez entr'autres saint Cyrille d'Alexandrie Thesauro, assert, 25. tom. 5. pag. 365. & Lib. 3. advers. Nestor. tom. 6. pag. 57. S. Augustin tratt. 1. in hanc Epist. num. 1. 2. & 3. S. Athanase Orac. 5. contra Arian. tom. 1. pag. 539. & 540. S. Ambroise Exposit. in Luc. lib. 1. num. 5. Philon Evêque de Scatpanto in Cantic. Cantic. cap. 2. v. 8. & 9. Elie de Crete Comment. in S. Greg. Naz. orat. 38. num. 4. S. Grégoire le Grand lib. 1. Exposit. in lib. 1. Regum. num. 4. Ecumenius inhunc locum. Rupert. lib. 4. in Exod. cap. 5. & lib. 8. de Divinis Officiis, cap. 4.

<sup>(3)</sup> On peut voir Cornelius a Lapide, Menochius, Tirin, & les aurres Commentateurs sur la premiere Epstre de S. Jean,

# 394 Instruction Pastorale

deux Religieux ne veulent pas que le Verbe de vie dont Saint Jean parle dans son Epître, soit le Verbe dont il parle dans son Evangile. Selon eux, le Verbe de vie, la vie éternelle, la vie qui s'est manifestée, n'est autre chose, que le moyen de parvenir à la vie éternelle par la Foi en J. C. moyen que Dieu avoit choisi & arrête dans les conseils de sa miséricorde avant l'origine de tous les siècles, moyen qui au commencement étoit caché dans le sein du Pere, c'est-àdire, dans le décret de Dieu, & qui lorsque le tems est arrivé a paru aux yeux des hommes par la prédication & par les miracles de J. C. (1).

(1) Berr. 3, part. tom. 5. pag. 154. & fuiv. Hard. hic in paraphr. pag. 711. col. 1. Quod fuit ab initio rerum omnium & ante facula constitutum & fancitum à Deo quod Christo deinde Evangelizante audivimus, quod ipfo miracula edente oculis ipfi nostris confirmatum à Deo conspeximus, quod certis atque perspicuis argumentis verum effe cognovimus \$ quod denique palpantibus nobis cerpus Cheisti à mortuis fulcitatum manus noftræ contrectaverunt. de verâ & certa ratione consequenda vita immortalis: quæ quidem ratio fide in Christum salvatorem continetur; nam hæc vitæ æternæ confequendæ certa ratio nobis manifestata est : hanc vidimus, hanc testamur, hanc annuntiamus vobis vitæ æternæ adipiscendæ certam rationem , verum Dei cultum , nempe Christianum, qui erat in consilio et DEereto Dei Patris, ac demum apparuit nobis. Et adnos. ad v. 1. Aliud est quod fuit ab initio, ab

Le Frère Hardouin porte même la hardiesse jusqu'à taxer ceux qui entendent ces paroles du Verbe qui s'est incarné, (quoique peut-être, dit-il, ils foient Catholiques,) de ne pas penser en cela d'une maniere assez Catholique, nec sais Catholicè (1'). Et en esser, dès qu'il nie que le Verbe soit de toute éternité le Fils de Dieu, pourroit-il soussirier patiemment une explication d'où il résulte que le Verbe étoit dès le commencement avec le Pere, eras apud Patrem, & par conséquent qu'il est le Fils.

Il ne trouve pas moins hétérodoxe, qu'on dise que le Verbe a paru & s'est manisesté par la nature humaine qu'il a prise. C'est le Fils de Dieu, dit-il (2),

eo qui ab initio est, que nomine Christus appellatue cap. 11. 13. Hæbræo more Verbum vitæ hoc loca ponitur pro re ipså, pro ipså vitå æternå, sive pro

certa consequende vite eterne ratione.

(1) In Evang. Joan.cap. 1. adnot. adv. 1. pag. 1.49v. col. 1. Nec (atis confiderate aut fatis Catholice alii, quamquam forte Catholici, quod hoc loco dixit apostolus, Verbum erat apud Deum, id arbitrantus ab eo dici uhetihis in prima Epistola, cap. 1. v. 2. Annunciamus vobis vitam aternam, qua erat apud Ratrem, & apparuit nobis. Nam ibi vita aterna, doctrina falutaris, five coelestis est, quaratio continetur vita aterna promerenda.

netur vitæ æternæ promerendæ.
(2) Iæ 1 Epifi, Joan. cap. 1. adnos. ad v. 2. Veribum quod est secunda sanctissimæ Trinicatis persona.

R vj

c'est-à-dire l'humanité de J. C. qui s'est fait voir aux hommes; mais prétendre que le Verbe ait paru dans une chair humaine, c'est un langage que les Théologiens Catholiques n'approuvent pas, & qui est indigne d'un Apôtre. Erreur formelle dont nous parlerons plus amplement dans la suite, & qui bien loin d'être approuvée par aucun Théologien Catholique, est au contraire universellement condamnée. Nier que le Verbe ait paru, & se soit manifesté aux hommes, c'est nier la réalité de l'Incarnation. S'il est vrai. comme la Foi nous l'enseigne, que J. C. soit le Verbe fait chair; voir J. C. entendre J. C. toucher J. C. c'est voir, entendre, toucher le Verbe. " Quand on voit le Corps du Seigneur, « dit S. Ambroise (1), on voit le Ver-» be, qui est le Fils de Dieu. » On ne

carnem factum fuiffe, carni bypostarice unitum fuise & esse, Catholici haud dubie profitentur : apparuisse Verbum hominibus, aut manifestatum eis fuisse, neque Evangelitta certe scriberet, neque Catholici Theologi omnino dicunt. Filium Dei apparuisse, dicit Joannes infrà cap. III. 8: sed eo nomine Christum, ut homo est, designat; tamersi Filius Dei non est nisi ob unionem cum Verbo.

(1) S. Ambr. lib. 2. in Luc. num. 53. Cum care Domini videtur, Verbum videtur, quod est Fi-Jius,

le voit pas à la vérité dans sa nature divine qui est inaccessible aux hommes mortels, mais on le voit dans la nature humaine qu'il a prise & qui appartient à sa Personne. On le voit aussi véritablement qu'il est vrai qu'il s'est fait homme. C'est ce que S. Jean luimême nous enseigne, non-seulement par le Texte dont il s'agit ici, mais encore par ces paroles de son Evangile: Le Verbe s'est fait chair, & il a habité parmi nous; & nous avons vu sa gloire, ET VIDIMUS GLORIAM EIUS.

Mais ne perdons pas de vûe l'objet qui nous occupe dans cet Article. Quel avantage ces Religieux ne donnent-ils pas aux Anti-Trinitaires par le Commentaire que vous venez de voir? Sera-t il bien difficile à ces Hérétiques, de prouver que le Verbe dont S. Jean parle au commencement de son Evangile, est le même que le Verbe de vie dont il parle dans sa premiere Epître? Et n'en conclueront-ils pas évidemment que, supposé que le Verbe de vie qui a été dès le commencement, qui étoit avec le Pere & qui s'est montré à nous, ne soit autre chose que le dessein exis-

tant de toute éternité en Dieu d'établir par J. C. un moyen certain d'acquérir la vie éternelle, il est tout-à-fait déraisonnable de ne pas expliquer dans le même sens ce qui est dit du Verbe dans l'Evangile de S. Jean?

Croira-t-on excuser un si dangereux Commentaire, en alléguant que quelques Interprétes modernes ont expliqué à-peu-près de même les paroles de l'Epître de S. Jean? Ce seroit-là une bien soible ressource: en premier lieu, parce que, selon la remarque d'Estius, toute la suite du Texte réclame contre cette explication (.). En second lieu, parce qu'il n'est pas permis aux Interprétes de l'Extiture, sur-tout dans ce qui a rapport aux Dogmes ou à la Morale, de présérer des explications nouvelles, singulieres & modernes, à l'interprétation commune des Peres & des Docteurs Catholiques. En troisiéme

<sup>(1)</sup> Estius in hunc locum. Verbum vitæ nonnulli interpretantur Evangelium sive Evangelicam Dockrinam viviscam & salutarem. Sed hic sensus non congruit cum præcedentibus. sgitur Verbum intelligamus, ut alii serè omnes, Dei Filium, Verbum Patris... Vetbum vitæ æternæ vocatur duplici satione; & quia Verbum vivens est, immò vita ipsa, & quia Verbum viviscum, id est, vitam & salutem afferens hominibus.

lieu, parce qu'il y a ici une différence extrème entre le Frere Hardouin & le petit nombre de Commentateurs dont les Partisans prétendroient s'appuyer. Aucun de ces Commentateurs n'a enseigné comme lui que le Verbe n'est pas de toute éternité le Fils de Dieu: aucun n'a prétendu comme lui que le Verbe n'a pas paru , & ne s'est pas manifesté dans la chair. Ces deux erreurs qui lui sont propres, & que tous les Catholiques réprouvent, rendent son Commentaire sur les paroles de l'Epî-tre de S. Jean, infiniment plus dangereuses dans sa bouche que dans celle de tout autre.

Ne seroit-ce pas dans la vûe d'insi- Autres Tesnuer sourdement l'impiété dont nous tes de cès Auparlons, que les Freres Hardouin & finuent la Berruyer, par une entreprise sans exemple, changent le commencement de l'Evangile de Saint Jean, en voulant qu'on y sous-entende, Jesus Christus, qu'on en fasse le nominatif de la phrale, & qu'on traduise, Jesus-Christ au commencement étoit le Verbe (1); au lieu que le Texte porte : Au commen-

<sup>(1)</sup> Voyez ci-après, troisième Section. Chap. &. art. 5.

cement le Verbe étoit : IN PRINCIPIE

Cette expression énergique, le Verbe étoit, annonce clairement le Verbe comme une Personne réelle & subsistante: Personne éternelle, puisqu'elle étoit au commencement : Personne distinguée de Dieu le Pere, puisqu'elle étoit avec lui: Personne consubstantielle au Pere, puisqu'elle est Dieu comme le Pere. Mais dans la Traduction de ces Auteurs, rien n'annonce que le Verbe soit une Personne subsistante: tout y insinue au contraire qu'il ne l'est pas. Jesus-Christ, nous disent -ils, au commencement étoit le Verbe: & qu'entendent-ils par Jesus-Christ? Rien autre chose que son hu-manité considérée directement & en elle-même. Et comment peut-on dire de l'humanité de J. C. qu'au commencement elle étoit le Verbe, finon en ce sens, qu'elle étoit dans la pensée ou la prédestination de Dieu? Dire que Jesus-Christ au commencement étoit le Verbe, ce n'est pas dire que le Verbe soit une Personne. Il répugne même que le Verbe, en tant que Verbe, soit une Personne, si J. C. n'existoit pas

encore, lorsqu'au commencement il étoit le Verbe, & s'il n'a commencé d'exister qu'au moment de l'Incarnation, comme nous verrons que ces mêmes Auteurs le prétendent. Jesus-Christ étoit le Verbe, dira un Socinien, c'est-à-dire qu'il étoit l'objet de la pensée de Dieu, de ses desseins, de ses conseils éternels: en ce sens-là il étoit en Dieu, & il étoit Dieu, parce que tout ce qui est en Dieu, est Dieu. N'est-ce pas aussi ce que le Frere Har-douin fait entendre ailleurs par ces paroles (1): Jesus-Christ au commencement étoit le Verbe en Dieu : il étoit Dieu qui parloit. Qu'est-ce que cela peut signifier, sinon que J. C. avant qu'il existat actuellement, étoit en Dieu, dans la pensée de Dieu, dans ses décrets; & qu'en ce sens-là il étoit Dieu qui parloit intérieurement, Verbum apud Deum, Deus qui loquebatur?

Combien ce soupçon acquiert-il de nouvelles forces, quand on fait attention à beaucoup d'autres propositions répandues dans les Ecrits de ces Au-

<sup>(1)</sup> In Evang. Joan. cap. 12. paraphr. v. 41. Is [ Dominus Jesus Christus] erat in principio Verbum; pud Deum, Deus qui lequebatur.

teurs; par exemple, à ce que dit le Frere Berruyer, que « J. C. Homme-"Dieu existe par l'Incarnation, & » qu'avant l'Incarnation, il n'étoit » que promis & prédestiné Fils de "Dieu (1); " à la liaison captieuse qu'il met dans une de ses Défenses (2) entre ces paroles de S. Paul, Jesus-Christ a été prédestiné à être le Fils de Dieu, & celles-ci de l'Evangile, Le Verbe s'est fait chair, comme entre deux Textes qui s'expliquent mutuellement; à ce qu'il dit après le Frere Hardouin, que le Verbe s'est fait chair, & que depuis ce moment c'est, non pas le Verbe fait chair, mais J. C. Homme - Dieu qui a habité parmi nous (3); à cette autre expression qui se trouve fréquemment dans l'un & dans l'autre, par laquelle ils font dire

(2) Nouvelle défense,... à Nancy, premiere Lett.

pag. 32. & 33.

Hard. in Joan. cap. 1. paraphr. v. 14. Verbum igitur .... etiam nostris temporibus caro factum est: & sec factus homo-Deus habitavit in medionostri.

<sup>(1)</sup> Berr. 2. pert. tom. & peg. 71. Jefus Christan. homo-Deus, qui per Incarnationem existit, & ante illam non erat nisi promissus & prædestinatus Filius Dei.

<sup>(3) 2.</sup> part. tom, 8. pag. 137. Verbum Caro factura eft: ex illo tempore Jefus Christus qui .... erat Verbum, apparuit & habitavit imer nos.

d J. C. c'est-à-dire, à son humanité, (car c'est elle seule, selon eux, qui parle par-tout dans l'Evangile) Moi

qui étois le Verbe (1)?

Oue résulte t-il de chacune de ces propositions, & plus encore de leur réunion, sinon que dans l'idée de ces deux Interprétes, le Verbe éternel dont l'Ecriture Sainte parle, n'est autre chose que la prédestination de J. C. c'est-à-dire, que le dessein que Dieu a conçu avant tous les siécles de produire dans le tems en la Personne de J. C. un Homme-Dieu, un homme qu'il s'uniroit spécialement, & qu'il revêtiroit de son autorité? Je sus-Christ, nous disent-ils, au commencement étoit le Verbe. Au commencement, lorsqu'il n'existoit pas encore réellement : (car, ajoutent-ils, il n'existe que par l'Incarnation) lorsqu'il n'étoit encore que promis & prédestiné à être fait un iour le Fils de Dieu; alors il étoit le Verbe, & le Verbe étoit en Dieu. Au moment arrêté dans les conseils éternels, ce Verbe qui étoit en Dieu, a été fait chair, c'est à-dire que par la

<sup>(1)</sup> Hard. in Joan cap. 16. paraphr. v. 28. p. 310. 20. 2. Nam qui Yerbum eram, &c.

## 404 Instruction Pastorale

conception & la naissance miraculeuse de J. C. Dieu a exécuté & enfanté en quelque sorte ce qu'avant tous les siécles il avoit prédessiné & résolu de faire. Depuis ce moment, le dessein de produire l'Homme-Dieu, n'a plus été un simple dessein rensermé en Dieu: il a été réalisé: & J. C. qui auparavant n'étoit que prédestiné, non erat nist pradestinatus, a commencé d'exister actuellement, & il a habité avec les hommes: Ex illo tempore Jesus Christus qui.... erat Verbum, apparuit & habitavit inter nos Homo-Deus & Filius Dei.

Mais, leur dira-t-on, avant que J. C. existât réellement, lorsqu'il n'étoit encore que prédestiné à être le Fils de Dieu, non erat nist pradestinaus Filius Dei; que pouvoit-il être en Dieu sous le nom de Verbe, sinon la pensée, le dessein, la résolution, le décret que Dieu avoit conçu de lui donner l'existence au tems sixé par sa sagesse? Quand donc vous dites que Jesus-Christ au commencement étoit le Verbe, tout porte à croire que, dans votre idée, le Verbe, en tant que Verbe, n'est point une Personne Die

vine distinguée du Pere, mais une simple pensée ou un décret qui a été de toute éternité en Dieu, & dont l'humanité de J. C étoit l'objet, en attendant qu'elle en sût un jour le terme.

Si ce n'est pas-là leur pensée, il est certain au moins qu'ils donnent tout lieu de les en soupçonner. Or qu'y a-t-il de plus Anti-chrétien qu'une pareille Doctrine, qui combat tout à la fois & la Trinité des Personnes Divines, & la Divinité de notre Seigneur Jesus-Christ?

#### ARTICLE V.

Dans les Textes du Nouveau Testament où il est parlé du Saint-Esprie, les Freres Hardouin & Berruyer entendent comme les Sociniens par le Saint-Esprit, ou la vertu & l'opération divine, ou de simples dons, & un esprit créé.

ES Auteurs qui ne craignent Héréfie des pas d'enlever aux deux premieres sociniens sur Personnes de la Sainte Trinité leurs interpréta-

Mons des FF. propriétés personnelles, au Pere la M. & B. la fa-Paternité, au Fils sa filiation, auroient-ils plus de respect pour la troi-sième Personne, qui est le Saint-Es-

prit?

Les Sociniens qui attaquent ouvertement le Mystère de la Trinité, nient, par une suite nécessaire, que le Saint-Esprit soit une Personne réelle distin-guée du Pore & du Fils. Qu'est-ce donc, selon eux, que ce Divin Esprit dont il est parlé en tant d'endroits des Livres Saints? Par le Saint-Esprit, disent ils, il faut entendre uniquement la vertu on l'efficacité par laquelle Dieu opère surnaturellement dans les créatures, ou les dons farnaturels qu'à produit dans les hommes; & si quelquefois les Auteurs Sacrés parlent du Saint-Esprit comme d'une personne, c'est un langage figuré & métaphori-que qu'il, ne faut pas prendre à la lettre.

Au milieu des combats que l'Eglise a à soutenir contre ces hérétiques, quelle attention les Interprétes Catholiques ne doivent-ils pas avoir, pour écarter & même pour réfuter en toute occa-

fion des gloses si perverses? Les Freres Hardouin & Berruyer paroissent au contraire n'avoir eu en vûe que de les autoriser. Ce n'est pas que de tems en tems ils ne confessent que le Saint-Esprit est la troisième Personne de la Trinité (1); mais dès qu'il est question d'expliquer les Textes où ce Dogme Sacré est établi le plus clairement, on les voit aussi-tôt oublier la profession catholique qu'ils avoient faite, &, marchans sur les traces des Sociniens, n'entendre par le Saint-Esprit, que la vertu & l'efficacité divine, ou les dons surnaturels, ou un esprit créé; & traiter de prosopopée & de style figuré, les expressions qui l'annoncent comme une Personne réelle & subsistante, distinguée du Pere & du Fils.

Ainsi quand l'Ange Gabriel dit à Marie, Le Saint - Esprit surviendra en & B. entenyous (1); quand S. Matthieu rapporte saint-Esprit, que cette Vierge Sainte se trouva en- 1. La vertu ceinte par l'opération du Saint-Esprit, Divine,

Les FF. 18 dent par le ou l'efficacité

<sup>(1)</sup> Hard. in Act. Apost. cap. 1. adnot. ad v. 3. **925**. 328. (2) Luc. I. 35.

de Spiritu Sancto (1); quand un Ange du Seigneur découvrit à Joseph, que ce qui étoit né dans son épouse, avoit été formé par le Saint-Esprit, de Spiritu Sancto est (2); en tous ces endroits la paraphrase du Frere Hardouin substitue au Saint-Esprit la vertu & l'opération essicace de Dieu, virtus & essicientia divina (3).

De même quand Saint Paul dit que l'Esprit de Dieu rend lui-même temoignage à notre esprit que nous sommes ensans de Dieu (4); quand Saint Jean déclare dans sa premiere Epître, que c'est l'Esprit qui rend témoignage que J. C. est la vérité (5); ce Commentateur veut qu'on entende par l'Esprit de Dieu, non la Personne du Saint-Esprit, mais la vertu de Dieu, ou les-

dons

<sup>(1)</sup> Matth. I. 18.

<sup>(2)</sup> Ibid. v. 20.

<sup>(3)</sup> In Luc. cap. 1. v. 3. pag. 148. col. t. Divina virtus superveniet in te. In Matth. cap. 1. v. 18 pag. 61. col. 2. Maria tumido apparuit utero, ..., quoniam Divina virtus in eâ & ex eâ fortum procreetat: Et adnot, ad eumd. v. de Spiritu sando. Ex victute & efficientià Dei solius. Ibid. paraphr. v. 20. Qui enim vivit in eâ forus, .... hunc in eâ..... sola virtus & efficientia Divina produxit.

<sup>(4)</sup> Rom. VIII. 16.

<sup>(5) 1.</sup> Joan. v. 5,

dons que Dieu produit dans les hommes (1).

Il est vrai qu'il ajoute quelquefois (2) que les effets divins qui ont rapport au salut, sont attribués au Saint-Esprit par appropriation; mais c'est pour cela même qu'il ne devoit pas faire disparoître le Saint-Esprit dans sa Paraphrase. D'ailleurs ce seroit une fausseré maniseste d'approprier ces sortes d'effets au Saint-Esprit, s'il ne les produisoit pas physiquement par une opération qui lui est commune avec le Pere & le Fils. Or si le Saint-Esprit produit physiquement les esfets de la grace, & si on ne pourroit pas sans cela les lui approprier; d'où vient qu'au mépris formel du langage Evangélique qui les attribue au Saint-Efprit, cet Auteur ne les attribue qu'à la vertu Divine, & qu'il se conforme en cela au goût & à l'expression favo-

(a) In Matth. cap. 1. adnot. ad v. 18. pag. 1. col. 1.

Et in Luc. cap. 1. adnot. ad v. 35. pag. 152, col. 1.

Tome I.

<sup>(1)</sup> De SS. Trinit. locus Joanni Apostol. vindic.
pag. 803. col. 2. Spiritus, ut vox illa à Paulo accipitur, [ ppe spiritus testimonium reddit spiritui nostro]
virtus est Divina seu Divinitas. Ibid. col. 1. Spiritus,
id est Spiritus Sancti donum, vel, si quis ita malit,
ipsa virtus Divina, vel etiam ipse spiritus sanctus appropriative per suum donum.

## 410 - Instruction Pastorale

rite des Sociniens? La raison en est claire: c'est qu'il ne croit pas que les Personnes Divines, comme Personnes, puissent agir au-dehors. De ce faux principe, que nous avons résuté plus haut, il suit nécessairement que le Saint-Esprit est incapable de produire aucun esset, & qu'ainsi, quand l'Ecriture lui attribue dissérens essets, ce ne peut-être selon lui que par une sa-con de parler impropre & métaphorique. Mais si le Saint-Esprit est incapable d'agir, comment peut-il être une Personne réelle? N'est-il pas essets de la toute Personne de pouvoir agir?

Religieux ne craignent pas de corriger ces paroles du Sauveur, Si quelqu'un ne renaît de l'eau & du Saint-Esprit (1). J. C. nous y apprend évidemment que le Saint-Esprit est, avec le Pere & le Fils, le principe & la cause efficiente de notre régénération. Mais cette vérité déplaît aux Freres Hardouin & Berruyer. Ils réforment sans façon le Docteur des hommes, qui a les paroles de la vie éternelle,

<sup>(1)</sup> Joan. III. 5.

& ils lui font dire (1): " Quiconque » ne sera pas régénéré par l'eau de mon » Baptême qui donne le Saint-Esprit, » ou auquel est attachée la grace du » Saint-Esprit. "

C'est en vain que nous renverrions aux Peres de l'Église ces prétendus Scavans', qui portent la hardielle jusqu'à changer les paroles du Fils de Dieu. Pour vous, N. C. F. vous écouterez avec respect ce que S. Augustin enseigne à ce sujet. « Que ceux, dit-» il (2), qui ôtent au Saint-Esprit la » puissance d'opérer, fassent attention » à cet oracle du Seigneur : L'Esprit » souffle où il veut ; & à celui-ci de " l'Apôtre Saint Paul: C'est un seul & » même Esprit qui opère tous ces dons » différens, & qui les distribue à chacun » comme il lui plaît. Ces Textes Sacrés » ne prouvent-ils pas manifestement

(1) Betr. 2. part. tom. 2. liv. 3. pag. 242.

Hard. in paraphr. Nifi quis renatus fuerit ex aquã

Baptismi mei, quæ dat Spiritum sanctum.

<sup>(2)</sup> S. August. serm. 71. alids 11. de Verbis Dom. cap. 15. num. 16. Qui demunt Spiritui sancto propriam potestatem, illud attendant quod dictum à Domino legitur, Spiritus ubi vult spirat. Illud verò quod Apostolus ait: Omnia hac operatur unus atque idem Spiritus dividens singulis prout vult, nonne manisestat etiam Spiritus sancti potestatem, sed à Patre & Filio planè indivussam?

» que le Saint - Esprit a la puissance " d'agir, quoique son opération soit » inséparable de celle du Pere & du » Fils? »

2. Ils enten-

Nous avons dit que par le Saintdent les dons Esprit les Sociniens n'entendent pas ou les vertus seulement la vertu & l'efficacité de duit en nous. l'opération Divine, mais encore les dons surnaturels que Dieu répand dans les ames. Les Freres Hardouin & Berruyer suivent aussi la même route. En combien d'endroits des Ecritures le Saint-Esprit nous est-il annoncé comme une Personne Divine & toute-puissante, qui console, qui exhorte, qui instruit, qui touche intérieurement? Saint Paul dit aux Romains (1) que l'amour de Dieu a été répandu dans nos cœurs par le Saint-Esprit. Il dit aux Galates (2): Parceque vous êtes enfans de Dieu, Dieu a envoyé dans vos caurs l'Esprit de son Fils, qui nous fait crier, Pere, Pere. Saint Pierre félicite les Fidéles de ce que l'esprit de Dieu repose sur eux (3). Saint Jean nous donne pour marque que nous demeurons en

<sup>(1)</sup> Rom. V. 5.

<sup>(2)</sup> Galat. IV. G

<sup>(3)</sup> I, Pet. IV. 14.

Dieu, & que Dieu demeure en nous, de ce qu'il nous a rendu participans de son esprit (1). En tous ces endroits nos deux auteurs n'entendent par le Saint-Esprit, par l'Esprit de Dieu, que les dons créés que nous recevons de Dieu, la charité, la force, le courage, & les autres vertus, qui sont, disent-ils, l'esprit même de Dieu (2).

(1) 1. Joan. IV. 13.

(2) Hard. in Epist. ad Rom. cap. 5. Paraphr. v. 5. pag. 443. col. 2. Quantum nos amet Deus, ostendit abundanter & effuse, inserto cordibus nostris instar arrhæ, Spiritus sancti dono, quo sumus effecti justi,

hoc est, verè Dei cultores.

In Epist. ad Galat. cap. 4. paraphr. v. 6. pag. 559. col. 2. Deus Spiritum, quo & Filius ipsius repletus suit secundum humanitatem, mist in corda vestra. Et in 1. Epist. Joan. cap. 3. adnot. ad v. 1. pag. 715. Spiritus Filii Dei quem accepimus, quem mist Deus in corda nostra, hæc illa caritas est, quam dedit nobis Pater.

Berr. 3. part. tom. 3. pag. 213. Dieu nous a envoyé l'Esprit de son Fils, je veux dire l'Esprit de sanctification, dont l'humanité de son Fils a reçu la plénitude.

Hard, in 1. Pet. cap. 4. v. 14. Fortitudo animi ad perferenda adversa quæque pro Christo, quæque ipse est Divinus Spiritus, seu Divina virtus, in vobis jam nunc manet.

Berr. ibid. tom. 5. pag. 104. Cette vertu, cette force, ce courage qui sont un don de Dieu, & qui

sont l'esprit même de Dieu reposant sur vous.

Hard. in 1. Joan. cap. 4. v. 13. pag. 717. col. 2. Hoc figno cognoscimus, quoniam eum verè diligimus & ipse in nobis habitat, quoniam de Spiritus, QUI EST CARITAS, dedit nobis.

Saint Paul écrit aux Corinthiens (1): Dieu nous a révélé par son Esprit ce qu'il a préparé à ceux qui l'aiment. Car l'Esprit pénétre tout, même ce qu'il y a de plus prosond en Dieu. Comme nul homme ne connoît ce qui est dans l'homme, sinon l'esprit de l'homme qui est en lui: ainsi nul ne connoît ce qui est en Dieu, sinon l'Esprit de Dieu. Si on en croit ces mêmes interprétes, le terme d'Esprit de Dieu tant de sois répété, ne signisse que le don de la Foi, qu'un don créé, que Dieu met dans l'homme (2).

L'Esprit dont S. Paul dit encore (3) qu'il aide notre foiblesse, & qu'il prie pour nous par des gémissemens inessables

(1) 1. Corinth. II. to. & 11.

(2) Hard, hîc in paraphr, pag. 491. Nobis revelavit Deus pet spititum fidei quem indidit nobis. Nam Spititus sancti donum omnia perspicit ac penetrat, etiam abditissima Dei consilia.... Ita & quæ Dei sunt memo cognovit, nisi cui Spititus revelaverit, qui ex Deo est. [C'est-a-dire, comme on va le voir, un Esprit créé de Dieu.]

Berr. 3. part. tom. 2. pag. 187. Dieu nous a révélé les secrets de sa sagesse par l'esprit de la soi qu'il nous a donné. Car l'esprit de la soi qui est le don du Saint-Esprit .... voit tout, & pénétre tout. Et pag. 186. Nous avons l'esprit de la soi qui vient de Dieu: nous connoissons par la révélation de cet esprit les biens que Dieu nous a préparés.

(3) Rom. VIII. 26.

en les produisant dans nos cœurs; cet Esprit, comme le remarque Estius (1), que le commun des interprétes, tant Grecs que Latins, ne doutent pas qui ne soit la Personne même du Saint-Esprit, n'est, selon l'interprétation du Frere Hardouin (2), que l'esprit ou le don de la foi, de l'espérance & de la charité, que Dieu produit en nous: & si saint Paul en parle comme d'une Personne, ce n'est, dit-il, après Slichtingius (3) & les autres Sociniens, que par une sorte de prosopopée & de figure de Rhétorique.

Tout ce que J. C. dit de plus su- 3. Ils enten-blime au sujet du Saint - Esprit qu'il crét. devoit envoyer à ses Disciples après Le Fr. H. son Ascension, pour instruire, éclai- sopopées les rer, animer, fanctifier & gouverner Textes où le

(1) Eftius in hunc locum.

(2) Hard. hic paraphr. v. 26. pag. 457. col. 1. Spiritum fidei, spei, & caritatis qui nobis à Deo donatus, in nobis orat, .... Apostolus veluti Personam INDUCIT ea efficientem, quæ per dona fidei, spei, & caritatis, aut reipsa fiunt, aut fieri in nobis eo-

rum natura postulat.

S iv

<sup>(3)</sup> Voici le Commentaire tout semblable de Slichtingius, com. 1. Bibl. FF. Pol. fol. 140. col. 2. Per Prosopopoiam quamdam & Metalepsim hoc de spizitu isto dicitur .... Apostolus pro orandi, seu precandi verbo utitur voce interpellandi, quia spiritui isti, non secus ac si persona esser à nobis distincta, precationem illam tribuit.

est annoncé comme une Tinc.

Saint-Esprit son Eglise jusqu'à la fin des siécles, ce téméraire, nonobstant le consente-Personne Di- ment unanime de la Tradition & des saints Peres, l'explique encore, non de la Personne adorable du Saint-Esprit, mais d'un don créé que Dieu a fait aux Fidéles en considération des mérites de J. C. Cette expression si énergique, le Saint-Esprit, le consolateur que le Pere enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses (1), n'est, selon lui (2), qu'une prosoppée, par laquelle J. C. a personisié le don que Dieu devoit répandre dans l'ame des croyans. Il donne le même sens à ces autres paroles (3), Quand l'Esprit de vérité sera venu, il vous enseignera toute vérité: il ne parlera pas de luimême : il recevra de ce qui est à moi, & il vous l'annoncera (4). Enfin, il met le comble en déclarant nettement

(1) Joan. XIV. 6.

<sup>(2)</sup> Hard. adnot. ad hunc verfum. pag. 307. col. 1. Paracletus Spiritus sanctus .... ille vos docebit omnia. Donum Spiritus fancti infufum in animos credentium: qui & Paracletus, sive adhortator dicitur per Prosopopæiam, & Spiritus sancti nomen habet.
(3) Joan. XVI. 13.

<sup>(4)</sup> Hic, adnotat. adv. 13. pag. 310. col. 2. Per Prosopopæiam veluti persona inducitur donum Spiritus sancti quo iliuminamur à Deo .... quasi præconis instar Verbi Dei , vel Pædagogi mittatur à Deo.

que l'Esprit de vérité que le Sauveur du monde a promis d'envoyer à son Eglise, & qui est descendu en effet le jour de la Pentecôte, est un esprit créé. Il fait dire à J. C. (1) " cet esprit de » vérité ne parlera pas au hazard : il » ne dira que les choses qu'il sera » chargé de dire, pour lesquelles il » sera créé & envoyé : il sera con-" forme à l'esprit par lequel je vis " moi-même pour mon Pere. Il sera » pareillement créé de Dieu qui est » mon Pere : il sera surnaturel, & » c'est à cause de mes mérites qu'il » sera donné aux hommes ». Est-ce là expliquer l'Evangile en Théologien Catholique? N'est - ce pas plutôt le hvrer aux Sociniens & aux insultes des impies?

Toute l'Eglise confesse dans le Sym- Selon le F.H. bole de Nicée & de Constantinople, parlé par les

AT Ibid. col. 1. Ille Spiritus verstatis quem ego mitram & dabo vobis de cœlo pro tradità mihi posessate, ..... non loquetur temerè; .... sed quacumque audiet, sive ad quacumque dicenda creabitus. & mittetur, hac ille loquetur. Ibid. adnos. ad. v. 15. pag. 311. col. 1. De meo accipier. Non de me, sed de meo spiritu : erit consentaneus illi spiritui per quem vivo propter Patrem : pariter creatius à Patre, sive à Deo; & idem supernaturalis; sed & propter merita mea impertiendus hominibus.

Prophétes, n'est pas le Saint-Esprit. que le Saint - Esprit, troisième Personne de la Trinité, a inspiré les Prophétes, & a parlé par leur bouche: Qui locutus est per Prophetas. Selon le Frere Hardouin, au contraire, l'Esprit qui a parlé par les Prophétes n'est pas le Saint-Esprit, mais un simple don par l'entremise duquel Dien suggere aux hommes tout ce qu'il veut (1). Jamais on n'a douté dans l'Eglise de

Ce n'est pas lon lui, la Personne du Saint - Esprit qui est des-C. après son Baptême.

non plus, se- Dieu, que ce ne soit la Personne même du Saint-Esprit qui est descendue sur J. C. après son Baptême sous la forme cenduc sur J. d'une Colombe. Le Frere Hardouin le bannit encore de cet endroit de l'Evangile. « La Colombe vivante qui » parut, étoit, dit-il (2), le symbole » & le figne ( non du Saint-Esprit, " mais) de l'Esprit Divin qui habitois » en J. C, c'est-à-dire, de l'amour » que Dien avoit pour lui ».

> (1) In Att. Apofti cap. 4. adnot. ad v. 25. p. 344. col. 2. Sur ces paroles, Qui Spiritu faulto per os Patris nostri David pueri tui dinisti , &c. Spiritus fanctus hoc loco, Donum est Spiritus fancti, que mediante Deus suggerit homini quidquie vult.

(1) In Matth. cap. 3. paraphr. v. 16. Simul vidit descendentem ac venientem super se columbam viventem , quæ fignum visibile effet inhabitantis in ipfo spiritus Divini, sive Divina dilectionis erga ipfum.

Comment prouvera-t-on désormais par les divines Ecritures, que le Saint-Esprit est une troisième Personne en Dieu, distinguée du Pere & du Fils; si ces Textes précieux du Nouveau Testament, où son existence, son opération, ses effets, sa distinction des deux premieres Personnes, ont toujours paru clairement exprimés, ne doivent plus s'entendre de ce Divin Esprit coéternel au Pere & au Fils, mais de la vertu de l'efficacité Divine, ou des dons surnaturels, ou d'un esprit créé; & s'il ne faut les regarder que comme des prosopopées & des expressions métaphoriques?

Vous sentez que du même coup Preuve de la Divinité du les preuves de la Divinité du Saint-Saint-Esprit Esprit sont nécessairement détruites. détruite par le même Au-Les Peres & les Théologiens en remar-teur. quent une très-sensible dans l'endroit des Actes, où saint Pierre, après avoir dit à Ananie qu'il avoit menti au Saint-Esprit, ajoute aussi-tôt : ce n'est point aux hommes que vous avez menti, mais à Dieu, SED DEO (1). Il est évident, dit saint Athanase (2), que l'Apôtre

<sup>(1)</sup> Act. V. 3. & 4. (2) S. Athanni disput comra Artum, com, n

appelle Dieu ce même Esprit Saine dont il venoit de parler. Le Frere Hardouin enleve encore à l'Eglise une preuve si positive, & prétend que par (1) le Saint-Esprit il faut entendignation & la punition du Seingneur, ou, ce qui est la même chose, Dieu lui-même juge & vengeur de l'injure qu'Ananie avoit commise contre lui. Interprétation qu'il appuie faussement du suffrage de Cornelius à Lapide, tandis que ce commentateur lui-même le condamne (2).

pag. 146. Vides quod quem in superioribus nominaverar Spiritum sanctum, in sequentibus appellavit Deum.

(1) Adnor. ad hunc vers. pag. 347. col. 1. Cum in isto versu dicitur Ananias Spiritui saucto mentitus, & cum versu 9, Tentasse Spiritum Domini dicitur, debet idem spiritus intelligi: hoc est, ur recè Cornelius d Lapide intellexit, judicium, indignatio, & punitio Domini, vel, quod idem est, Deus ipse

judex, & ultor injuriz fibi illatz.

(1) Cornelius à Lapide in hunc locum. Mentiri Spiritui sancto est negare Spiritui sancto rem illi promissam, & voto obligatam, sive sidem illi daram fallere: ita Patres omnes quos citati vers. 1. Non es mentius hominibus sed Deo, PUTA SPIRITUI CANCTO, ut paulò antè dixir, cui tua vovisti. Unde recè contra Macedonium inserunt Patres Spiritum sanctum esse Deum. Ita S. Athanasius sib. de communi essentia, Nyssenus orat. de Filio, & Spiritus sancto. Hieronymus in cap. 63. Islaz. Ambrosius lib. 3. de Spiritu sancto, cap. 10. & alii.

Qu'on juge maintenant quelle Foi ces Religieux peuvent avoir du Mystère de la Trinité. Que devient ce Dogme sacré, qui est le sondement du Christianisme, si le Pere n'est pas Pere de toute éternité; si le Verbe n'est pas le Fils de Dieu coéternel au Pere; si ce qui est dit du Saint-Esprit dans le Nouveau Testament, ne doit pas s'entendre d'une Personne Divine?

#### CHAPITRE IV.

Les Processions éternelles du Fils & du Saint-Esprit attaquées formellement par les Freres Hardouin & Berruyer.

E Pere, le Fils & le Saint-Esprit Destrine de la Foi Cathone font trois Personnes distin-lique touguées, & n'ont chacun des notions chant les Dipersonnelles qui leur sont propres, sions du Fils qu'à raison de la double Procession & du Saint-éternelle du Fils & du Saint-Esprit.

Le Fils procéde éternellement du Pere par voie de génération. De-là ces paroles que le Pere lui adresse, vous êtes mon Fils, je vous ai engendré aujourd'hui (1), au jour de l'éternité, qui n'a ni passé, ni avenir, ni succession de tems: & ailleurs (2), je vous ai engendré de mon sein avant que la lumiere sût créée.

Le Saint-Esprit, comme nous le confessons dans le Symbole, procéde du Pere & du Fils : qui ex Patre Filioque procedit. Qu'il procéde du Pere, J. C. le déclare en termes formels dans l'Evangile (3). Il procéde aussi du Fils, puisque J. C. le Fils de Dieu promet de l'envoyer, mittam eum ad vos (4), & que la mission d'une Personne Divine suppose, selon tous les Peres, qu'elle procéde de la Personne qui l'envoie. Cela paroît encore par ces autres paroles du Fils de Dieu (5): le Saint-Esprit me glorifiera, parce qu'il recevra de ce qui est à moi & vous l'annoncera. C'est pourquoi, comme le Saint-Esprit est appellé l'Esprit du Pere, (6) parce qu'il procéde du Pere;

<sup>(1)</sup> Pf. II. 7.

<sup>(2)</sup> Pf. CIX. 3.

<sup>(3)</sup> Joan. XV. 26. (4) Joan. XVI. 7.

<sup>(5)</sup> Joan. XVI 14.

<sup>(6)</sup> Matth. X. 10.

il est aussi appellé l'Esprit du Fils (1), l'Esprit de Jesus-Christ (2), parce qu'il procéde du Fils, de J. C. Notre Seigneur. Dans la célébre dispute de l'Eglise Latine avec les Grecs sur ce point, le Concile général de Lyon en 1274, & celui de Florence en 1439, ont conclu de ces Textes, que le Saint-Esprit ne procéde pas du Pere seul, mais du Pere & du Fils.

C'est aussi ce que M. Bossuer prouve avec sa sublimité ordinaire à l'occasion des paroles de l'Evangile que nous venons de citer. « Le Fils, dit ce sça- » vant Evêque (3), a tout pris du » Pere, & il glorisse le Pere: le Saint- » Esprit prend du Fils, & il glorisse » le Fils... J. C. ne dit pas, il pren- » dra de moi, parceque ce seroit dire » en quelque saçon qu'il en seroit le » seul principe... Il dit plutôt: il » prendra du mien, ... parce qu'en- » core qu'il prenne de lui, il ne prend » de lui que ce que lui-même a pris » du Pere... Le Saint-Esprit prend » du Pere, dont il procéde primitive-

<sup>(1)</sup> Galat. IV. 6. (2) 1. Petr. I. 11.

<sup>(3)</sup> Médit. fur les Evang. Discours après la Cène , 124. Jour. tom. 9. pag. 522. & 523.

ment, & en prenant du Pere, il » prend de ce qui est au Fils, puisque » tout est commun entre le Pere & le » Fils, excepté sans doute d'être Pere... » L'Eglise a trouvé que le Saint-Esprit » procéde du Pere & du Fils; & que » c'est pour cela que le Saint-Esprit » est l'Esprit du Fils, comme il est » l'Esprit du Pere. Il est appellé l'Esprit » de J. C. spiritus Christi: il est à J. C.: » J. C. l'envoie; par quelle autorité, » si ce n'est par l'autorité de principe » & d'origine? Car il ne peut y en » avoir d'autre dans les Personnes » Divines. Voilà, dit encore M. Bof-» fuet, la Doctrine de l'Eglise Catho-» lique & la Tradition des Saints ». Mais est-ce la doctrine des Freres Hardouin & Berruyer? rendent - ils

l'hommage que la Foi exige, & à la Génération éternelle du Verbe, & à la Procession éternelle du Saint-Esprit? Vous allez voir jusqu'où va leur égarement sur l'un & sur l'autre dogme.



#### ARTICLE PREMIER.

Attaqués livrées par ces Auteurs au Dogme de la génération éternelle du Verbe.

OMMENÇONS, comme il conle Fr. Hi.
vient, par la génération éterpelle prétend que
le Verbe. N'est-ce pas en quelque reçoit rien.
forte la nier formellement, que d'enfeigner, comme le fait le Frere Hartion est condouin, que « tout ce qu'a le Verbe, traire à l'Emil l'a par lui-même, qu'il ne l'a pas la Foi Cathoreçu: que ce qu'il a, ne lui a pas lique.

rété donné: que les Livres saints ne
le disent pas, & que la Théologie
ne permet pas de le penser en aucune manière » ?

Quel discours, & que prétend-il par-là? Si par le Verbe (1), il entend la Divinité même, la nature & l'es-sence Divine, comme plusieurs de ses textes & de ceux du Frere Berruyer

<sup>(1)</sup> In Joan. c. 3. adnot. ad v. 35. Quidquid Verbum humanitati Christi conjuncum habet, id per se habet, nec accepisse illud, aut datum id illi, vet sacælitere dicunt, vel dici omnino Theologica ratio patitur.

autorisent à le penser; il faut convenir que ce qu'il dit ici est conséquent à ses principes. Car il est certain que la Divinité ou l'essence Divine ne reçoit rien, & que tout ce qu'elle a,

elle l'a par elle-même.

Si le Verbe n'est, selon lui, qu'une pensée, qu'un dessein, qu'un acte de l'entendement Divin, comme vous avez vû qu'il donne lieu de le croire; c'est encore parler conséquemment, que de dire que le Verbe, pris en ce sens, ne reçoit rien, & que rien ne lui est donné; parce qu'il n'appartient proprement qu'à une personne de recevoir. D'ailleurs les pensées & les décrets de Dieu ne sont pas distingués de Dieu: & Dieu ne reçoit rien.

Mais dans les principes de la Foi, qui nous apprend que le Verbe est une Personne Divine, engendrée par une premiere Personne, qu'il est le Fils éternel d'un Pere éternel; n'est-il pas évident que le Verbe n'a rien de luimême; que tout ce qu'il a, il le reçoit du Pere, & que le Pere en l'engendrant lui donne tout?

Ecoutons le Verbe lui-même fait chair, nous révéler ces hautes vérités.

Tout ce qu'a mon Pere est à moi, nous dir-il (1). Si tout ce qu'a le Pere est au Fils; il faut ou que le Pere le reçoive du Fils, ce qui est absurde; ou que le Fils le reçoive du Pere, & que le Pere le lui donne par la génération éternelle.

Si le Verbe éternel qui s'est uni à l'humanité, ne reçoit rien; si ce qu'il a, ne lui a pas été donné; ce n'est donc pas le Verbe incarné, mais un pur homme qui dit en saint Jean (2), comme le Pere a la vie en lui-même, de même il a donné au Fils d'avoir la vie en lui-même. Aussi nos deux Religieux prétendent-ils que c'est l'humanité seule qui tient un langage si sublime (3). Mais qu'en pensoit le cé-

<sup>(1)</sup> Joan. XVI. 15. (2) Joan. V. 26.

<sup>(3)</sup> Hard. adnotat. ad hunc-vers. pag. 273. col. 2. Dedit Deus Pater humanitati Christi, quæ propter unionem Verbi cum eå Dei Filius est & appellatur, dedit illi, inquam, ex dono atque gratuito munere, habere in se potestatem excellentiæ, quå vitam illam spirkualem meritoriè & moraliter esticiat in hominibus.

Berr. 2. part. tom. 3. liv. 5. pag. 26. Comme le Pere a dans lui même le pouvoir de donner cette vie furnaturelle, aussi il a communiqué à son Christ, qui est le chef de tous les hommes, & qui est aussi le Fils de Dieu, le pouvoir excellent de produire, comme cause morale, la même vie Divine dans les hommes.

lébre M. Bossuer, dont nous ne nous lassons pas d'emprunter les pensées & les expressions? Voici comment il réfutoit à ce sujet Richard Simon (1): « Ainsi, selon cette explication, cette » parole du Sauveur, ne veut pas dire » naturellement, que le Fils reçoit la » vie de son Pere aussi parfaitement » & aussi substantiellement que le Pere " la possede.... Saint Augustin, & non-» seulement saint Augustin, mais saint » Athanase, mais saint Basile, mais » saint Grégoire de Nazianze, & tous » les autres Peres de cet âge (car ils » font tous d'accord en ce point ) » n'ont pu presser les Ariens par un » passage si formel!... Jusqu'à quand » ce hardi critique croira-t-il que ce-» lui qui garde Ifraël, sommeille & " dort? " C'est ainsi que ce grand Evêque parloit d'une critique, dont les écarts n'approchoient pas des excès énormes de ceux contre lesquels nous nous trouvons dans la trifte nécessité de défendre les Mystères fondamentaux du Christianisme.

Serez-vous étonnés après cela des

<sup>(1)</sup> Défense de la Tradition & des Saints Peres, liv. 3. chap. 15. tom. 2. des Œuyres Posth. pag. 101.

vains efforts que font ces Religieux, pour enlever à l'Eglise les autres Tex- Socinienne tes de l'Ecriture dont elle a toujours qu'il donne à fait usage pour prouver l'éternelle gé- Prophéte Minération du Fils de Dieu ? Par exem-cnec, Liegre fus ejus ab ple, quoi de plus énergique que cet initio. &c. oracle du Prophéte Michée, par lequel après avoir prédit la naissance temporelle du Messie, du Dominateur en Ifraël, dans la petite ville de Bethléem, il s'éleve tout - à - coup à sa naissance éternelle, & le voir sortir du sein du Pere dès le commencement, dès les jours de l'éternité, ET EGRESSUS EJUS ABINITIO, A DIEBUS ETERNITA-TIS (1). Malgré la clarté de ces paroles, le Frere Hardouin n'y voir autre chose, non plus que les Sociniens, sinon que le Messie naîtroit d'une noble & ancienne famille,& qu'il tireroit son origine des Rois de Juda issus du sang de David ; il prétend même qu'on ne peut pas les entendre de la production du Verbe par le Pere (2).

Explication chée, Et egref-

(1) Michææ v. 2.

<sup>(2)</sup> In Matth. cap. 2, adnot. ad v. 5. Verba Michæz quæ sequuntur, Et egressus ejus ab initio, d diebus eternitatis, fignificant originem hominis ab antiqua prosapia, qualis fuit Asæ Regis à Davide priundi. Sed cauté Matthæus hanc vaticinii particu-

Que les nouveaux Rabbins, qui ne reconnoissent pas l'éternité & la divinité du Messie; que les Sociniens qui font de J. C. un pur homme, donnent de semblables interprétations aux ora-cles des Prophétes; nous n'en sommes pas surpris. Mais devroit-on les trouver dans des Prêtres & des Religieux qui s'annoncent comme Catholiques, tandis que la Tradition a toujours entendu ces paroles de l'émanation & de la naissance éternelle de J. C. " Cette explication est certaine, dit " entr'autres Cornelius à Lapide Jé-» suite : c'est l'explication commune » des Peres & des Docteurs : la seule » par conséquent qu'il faille embras-» fer » (1). Il la prouve par l'évidence

lam prætermist, ne hanc solummodo originem Christus habere, ut Josias, crederetur, cum Deus esset & Verbum Dei Deus: cujus productio à Patre, egressus non niss perquam impropriè diceretur.

(1) Cornel. à Lapude in Mich. cap. 5, v. 2. Triplex est hîc interpretum explicatio, juxta triplicem Christi egressionem: prima enim est temporalis, secunda est æterna, tertia partim temporalis, partim æterna 1°. Ergo Rabbini recentiores, qui negant Christi æternitatem & divinitatem, egressiones has sic exponunt, quasi dicatur, Christus non tantum egredietur cum nascetur in Bethleem, sed jam indé à Davide, ab Abraham, imò ab Adam egressus & quasi natus est.... 2°. Alii hæc accipiunt de solà æternà Christi à Parre emanatione & nativitate. Hæc expositio est certa &

même du Texte: premiérement, ditil, la naissance temporelle du Messie à Bethléem étant exprimée dans la premiere partie de la Prophétie, la seconde partie ne peut naturellement s'entendre que de sa naissance éternelle. Secondement, ces mots si expressifs, ab initio, à diebus aternitatis, ne permettent pas de douter que le Prophéte n'ait en vue la génération éternelle du Messie. Troissémement, c'est ainsi que cet oracle a été interprété par les SS. Peres & les Docteurs, dont il cite un grand nombre.

Il en est à peu près de même de ces Et à celles-ci paroles d'Isaïe, qui regardent cons-d'Isaïe, Generationem ejus tamment le Messie, GENERATIO-quis enarra-NEM EJUS QUIS ENARRABIT? Qui bit? pourra expliquer sa Génération (1)? Les

communis Patrum & Doctorum, ideoque amplecenda...; • A diebus exernitatis planè fignificat hîc de æternâ Christi generatione agi, non de temporali..., Ità interpretantur Patres, & Orthodoxi passim, Theodoretus Haymo, Remigius, Rupertus, Albertus, Hugo, Lyranus, Dionysius, Clarius, Vatablus, Ribera hîc, Cyrillus hom. 4. contra Nestorium, Chrysostomus in libro quod Christus sit Deus, Origenes lib. 1. contra Cessum, Eusebius lib. 2. Demonstr. cap. 2. Athanasius, & allii passim contra Arianos: à tous ces Peres, on peut ajouter saint Jésome sur cet endroit du Prophète Michée.

(1) If. LIII. 8.

interprétes ne sont pas à la vérité austi unanimes sur ce passage que sur le précédent. Quelques-uns l'expliquent de la Conception miraculeuse de J. C. dans le sein d'une Vierge, merveille qui est unique & sans exemple. D'autres l'entendent de la postérité spirituelle de J. C. & croyent que la pensée du Prophéte est, qu'on ne pourroit compter la multitude des justes que le Messie devoit enfanter par la vertu de sa mort. Mais le sentiment commun des Peres & en même-tems le plus sublime & le plus Divin, dit encore Cornelius à Lapide (1), est que ces paroles doivent s'entendre de la génération éternelle du Messie; génération inexplicable à l'esprit humain, & infiniment élevée au-dessus des pensées de tout homme mortel.

Le Frere Hardouin ne daigne pas même faire mention d'aucune de ces trois explications. Il prétend qu'Isaïe a voulu dire simplement : « qui pourra » exprimer la méchanceté & la scélé-» ratesse de la race d'hommes au mi-

" lieu

<sup>(1)</sup> Cornelius à Lapide in hunc locum. Hic fenfus, uti communis Patrum, ità fublimior & divinior est.

" lieu de laquelle il a vécu (1)? "
Commentaire qui fait une violence
manifeste au Texte Latin de la Vulgate, qui est pourtant le seul qu'il re-

connoille pour authentique.

On ne manquera pas sans doute de nous dire que le Frere Hardouin n'est pas le premier auteur de cette explication, & qu'on la trouve dans quelques interprétes Catholiques. Nous en conviendrons; mais nous observerons en même-tems 1. Que c'est aller directement contre l'intention de l'Eglise, & contre la loi prescrite par le Concile de Trente, de préférer ainsi, en matiere de Dogmes, les interprétations singulieres de quelques modernes, à celles des saints Docteurs. 2. Que le Frere Hardouin, qui sçavoit tout, n'ignoroit assurément pas que Volzogue (2) & les autres Sociniens avoient Laisi avec avidité cette interprétation comme plus favorable à leur impiété, & que cette considération toute seule auroit dû le rendre plus circonspect.

<sup>(1)</sup> Hard, in Ad. Apost. cap. 8. paraphr. v. 33. pag. 359. col. 2. Quis possit enatrando assequi improbitatem ac nequitiam generationis illius in qua vixir ille?

<sup>(2)</sup> Woltzogenius in eumdem locum Actorum.

Tome 1.

3. Que parmi le petit nombre d'auteurs Catholiques qui ont donné le même sens que lui à ce passage, il n'y en a aucun qui air nié comme lui la génération éternelle du Verbe, & sa propriété personnelle de Fils de Dieu.

LesFF.H. &: la génération la prétendue humanité.

Si le texte d'Isaïe dont nous venons B. prétendent de parler, a été expliqué diversement les du second par les Peres & les interprétes Catho-Pseaume: Fin liques, en voici un que la Tradition m: Ego hodie a toujours entendu de la génération doivent pas éternelle de J. C. Nous parlons de ce s'entendre de verset du second Pseaume : Le Seigneur éternelle de m'a dit : vous êtes mon Fils : je vous J. C. mais de ai engendré aujourd'hui: FILIUS Filiationtem- MEUS ES TU : EGO HODIE GENUIporelle de son TE (1). Saint Paul a cité ce verset dans son Epître aux Hébreux, pour montrer que J. C. est infiniment au-dessus des Änges. Car quel est l'Ange, dit il (2), à qui Dieu ait jamais dit : vous éus mon Fils, je vous ai engendré aujour-

(2) Cui enim dixit [ Deus ] aliquando Angelorum,

Filius mens es tu : Ego hodie genui te ?

<sup>(1)</sup> Voyez faint Bafile lib. 2. adversus Eunomium wum. 8. 17. & 24. tom. 1. pag. 243. 252. & 260. Saint Cyrille d'Alexandrie in Thefauro affert. 35. tom. 5. · pag. 364. & 365. S. Athanase orat. 2. contra Arianos tom. 1. pag. 364. & orat. 3. pag. 393. & 428. . S. Augustin enarrat. in Pfal. 2. v.4 Primafe in Epift. ad Hebr. cap. 1, v. 5. Theophilacte in eumdum locus tom. 2. pag. 881. &c.

Thui? Il n'appartient qu'au Fils de Dieu par nature d'être engendré. Les Anges ont été faits & créés, mais ils ne sont pas engendrés. L'humanité sainte de J. C. a été faite: mais on ne peut dire sans erreur qu'elle ait été engendrée. Le Fils de Dieu dont parle David n'a pas été créé ni fait, il a été engendré du Pere, par une génération aussi éternelle & aussi immuable que Dieu même. C'est ce qui est exprimé par ce mot, aujourd'hui, HODIE, qui marque une durée toujours présente.

Plus ce texte est convaincant tant par sa propre clarté, que par le confentement unanime des Peres & des Docteurs, plus nos deux auteurs sont d'essorts pour le détourner de son unique sens. Ce n'est pas, disent-ils, Dieu le Pere qui parle en cet endroit à son Fils engendré éternellement, mais c'est Dieu un, subsistant en trois Personnes, qui parle à l'humanité de J. C. qu'il a engendrée dans le tems & qu'il a faite son Fils unique (1). Ils préten-

<sup>(1)</sup> Hard. in All. cap. 13. paraphr. v. 33. pag. 375. col. 2. Resuscitans Jesum, ficut & in secundo Psalmo scriptum est: Filius meus es tu: Ego hodie dedi tibi vitam immortalem, qualem Filio dari decet à Patre immortali: Filio æquali sibi propter humanitatis

dent fonder cette scandaleuse explication, 1. Sur ce que ces paroles du Pfeaume ont été appliquées par S. Paul au moment de la conception de J. C. & à celui de sa résurrection: 2. Sur ce que hodie, en d'autres endroits de l'Ecriture, signifie un jour unique, particulier & déterminé. Aveugles, qui ne voyent pas que le même mot, qui, lorsqu'il s'agit des créatures sujettes à de continuelles vicissitudes, ne peut signifier qu'une durée finie & successive; doit nécessairement exprimer une durée sans bornes & sans succession, lorsqu'il est appliqué à Dieu, dont l'être & les opérations intérieures sont éternelles & immuables.

unionem cum Verbo Dei. Et adnot. ad eumdem vers, pag. 377. col. 2. Vox illa, hodie, in sacris litteris, nunquàm nisi certum diem unum aliquem signiscat..... Quin etlam negat pracisè Apostolus hodie cognominari, nisi de diebus vitæ uniuscujusque nostrom. Berr. 2. part. tom, 8. q. 2. pag. 62. & se seq. Vox illa, Filius meus es tu : Ego hodie genui te, Dei est, .... Dei unius & veri, ia tribus Personis subsistentis. Vox Verbum est in Divinis Patris æterni Filius æternus.... Dicitur ea vox de sanctissimà Christi humanitate in genere subsistendi completà per unionem suam realem eum Personà una Divina in unitatem personæ. Il imsiste ensuite surce que S. Paul applique ces paroles de ses les la Resurression.

Si M. Bossuet étoit encore au milieu de nous & qu'il vît de pareils scan- de ce Texte dales, avec quelle force n'éleveroit-il vengé par M. pas cette voix formidable à l'erreur qu'il a tant de fois fait entendre? Servons - nous du moins des armes puissantes que ce grand homme a lais-Tées à l'Eglise. On trouve dans son excellent commentaire sur les Pseaumes une dissertation sur le verset dont il s'agit ici, tant il jugeoit essentiel de ne pas souffrir qu'on en pervertit le sens. Après y avoir prouvé par les témoignages formels des Peres Grecs & Latins, que l'Eglise a toujours en-tendu ce texte de la génération éternelle du Fils de Dieu, il observe que ce n'est point-là une question de pure subrilité, mais un des Mystères les plus certains & les plus incontestables de la Religion, Ipsa sunt Christianorum

vera ac certa Mysteria.

"En effet, dit-il (1), si J. C. est » véritablement le Fils de Dieu, s'il

Le vrai sens

<sup>(1)</sup> Disert. in hunc locum, tom. 1. pag. 6. 67. Hæc subrilia quæ vocant, ipsa sunt Christianorum vera ac certa Mysteria. Si enim Christus verè est Filius Dei ; si verè est illa , quæ ante omnes colles genita est, fapientia; profecto verum & illud quod Catholici adversus Arianos atque Actium urgebant, illumita

» est véritablement cette Sagesse qui » a été engendrée avant routes les » collines; il est également vrai, com-» me les Catholiques l'ont conclu avec tant de force contre les Ariens » & contre Aërius, qu'il a été engen-» dré de telle sorte que toujours & » sans cesse il est engendré.... De » cette vérité il en suit une autre, qui » est que J. C. n'a pas été engendré un » certain jour, un jour unique, parti-» culier & déterminé; mais qu'il n'y » a aucun jour auquel il ne soit vrai » de dire qu'il est ou qu'il a été en-» gendré; en sorte qu'il n'est point de so terme plus propre & plus digne d'un » Prophete pour exprimer, non la s subtilité, mais la sublimité de ce \* Mystère, que ce mot, aujourd'hui.

esse genitum, ut semper gignatur.... Rursus autem hæc fi vera sunt; verum & illud, non uno ac certo die, sed quemcumque diem dixeris, eo die Filium & gigni, & esse genitum; neque quidquam aptius aut Propheta dignius ad hæc, non subtilia, sed sublimia exponenda, quam illud, hodie; quo quippe fit, ut Filii semper sit nova, semper vetus nativitas, nusquam imperseda ac velut in motu, sed semper absoluta persectaque generatio, arque ipse Filius quotidiano, seu potius æterno & immutabili partu semper effusus, semper hodie genitus, neque senescens unquam, denique, ut ait doctissimus juxta & san-&islimus Isydorus Pelusiota, & recens & sempiternus....

on conçoit dès-lors que la naissance du Fils de Dieu est toujours nouvelle, toujours ancienne: que sa génération n'est jamais imparfaite, ni comme en voie; mais toujours confommée & parfaite: que ce Fils Divin émane sans cesse du sein paternel par un enfantement de tous les jours, en plutôt par un enfantement éternel & immuable: que toujours il est engendré aujourd'hui sans jamais vieillir; en un mot, comme s'exprime le sçavant & saint Isydore de Péluse, qu'il est tout à la fois & nouveau & éternel.

Bien loin de trouver la moindre difficulté dans l'application que faint Paul fait de ces paroles aux deux inftans de la Conception & de la Résurrection de J. C., ce Prélat n'y voit qu'une conséquence nécessaire de la vérité qu'il venoit d'établir. « En esset, » dit-il, ces deux Mystères sont-ils au
re chose qu'une suite, ou, pour

Neque pat est everti Pauli ratiocinium, si illud, hodie, ad temporalem quoque ex beatâ Virgine Nativitatem referatur: neque ipse Paulus sibi est contracius, qui ad Resurrectionem Christi transferat. Act. XVI 33. Hæc enim quid sunt aliud, quam æternæ illius generationis consecutio, sive, ut ita

» ainsi parler, un progrès & une extensison de la génération éternelle du » Fils de Dieu. Quand le Saint-Esprit est furvenu en Marie, quand la vertu du Très-Haut l'a couverte comme d'une ombre, le Pere éternel n'a « fait autre chose que répandre & « engendrer d'une maniere nouvelle » dans le sein de cette sainte Vierge, » le Fils unique qu'il avoit dans son

dicam, progressus & extensio quædam? Sanè cum Spiritus sanctus in Mariam supervenit, & virtus Altissimi obumbravit ei, nihil aliud egit Pater, quam ut unigenitum quem in sinu gerebat, in Mariæ quoque finum funderer, & novo modo gigneret.... De Refurrectone verò non aliter dixerim. Cum enim ille ipse Dei & hominis Filius est mortuus, cumque Pater ex mortuis suscitavit, non aliud ostendit, nisi illud, impossibilessuisse teneri à morte Dei vivi Filium, qui & ipse vita ester, & ad hoc ab æterno natus; que necesse fuit, ut iterum edererur, & quodam modo gigneresur, hoc est suscitaretur, per eam actionem scilicet, quæ ad verum & proprium Filium terminata, æternæ generationis illius quidam progressus esfer .... Quare hi sensus omnes in unum coalescunt atque ab uno pendent; efficiturque, non modo ex Hilario, sed etiam ex Evangelio, ut Christus verus perfeculque Dei Filius & agnoscatur & sit, & quòd est ab æterno genitus, & ex Virgine natus, & à tumulo fuscitatus.... Quare idem Paulus idem illud Davidicum, Filius meus es iu: Ego hodie genui te, ad Christi quoque sacerdotium refert, Hebr. V.s.ut omnia quæ de Christi glorià s'anciuntur, ab hoc uno fonte profluant, quòd sit natura ac vera generatione Filius; atque inde & mirabili ex Virgine & Spiritu fancto conceptione. & gloriosa Resurrectione dignus, ac denique apud homines quoque & regno & sacerdotio clarus.

propre sein. De même, quand le » Pere éternel ressuscita son Fils d'en-» tre les morts, que montra-t-il autre » chose, sinon qu'il étoit impossible » que le Fils du Dieu vivant, ce Fils » qui est aussi lui - même la vie par n essence, & qui l'est par sa naissance » éternelle, fûr retenu par la mort; » qu'il falloit par conséquent qu'il fûr » produit & engendré en quelque sorte » dans un état nouveau, c'est-à-dire, » qu'il fût ressuscité par une action qui » se terminant à la personne même » du véritable & naturel Fils de Dieu, » étoit une espéce de progrès & d'ex-» tension de sa génération éternelle.... " C'est pourquoi, conclut ce Prélat, » tous ces sens se réunissent en un, & » dépendent d'un seul principe : & il » est démontré, non-seulement par " saint Hilaire, mais encore par l'E-» vangile, qu'à tous ces titres J. C. " doit être reconnu, & qu'il est en " effet le vrai & parfait Fils de Dieu, » & parcequ'il est engendré de toute » éternité, & parcequ'il est né d'une " Vierge, & parcequ'il est sorti vivant " du tombeau.... C'est aussi pour la » même raison que le même S. Paul

dans son Epître aux Hébreux applique ces paroles au sacerdoce de J. C., asin de nous faire comprendre que tout ce que la Foi nous découvre de glorieux en J. C. coule de cette seule & unique source, qu'il est le Fils de Dieu par nature par une vraie génération; & qu'en cette qualité il est digne & d'avoir été conçu miraculeusement d'une Vierge par l'opération du Saint-Esprit, & d'être ressuscité glorieux, & d'être distingué parmi les hommes par l'éclat de sa royauté & de son par sacerdoce v.

Que le Frere Berruyer cesse donc de faire illusion aux simples, en leur disant que la conception miraculeuse de J. C. & sa résurrection d'entre les morts étant des opérations ad extra, ne doivent pas être attribuées aux Personnes Divines, comme Personnes, mais à Dieu un, considéré dans l'unité de sa nature. Nous répondrons conformément aux vrais principes que nous avons établis plus haut (1), que toutes les Personnes de la Trinité ont opéré

<sup>(1)</sup> Voyez ci-dessus, chap. 2. att. v.

ces merveilles; & que leur opération, quoiqu'unique en elle-même, renferme néanmoins des rapports qui sont propres à chacune des Personnes & fondés sur les Relations éternelles qui les constituent & qui les distinguent. Le Fils de Dieu, en même-tems qu'il a formé dans le sein de Marie une chair humaine, s'est uni personnellement à cette chair & se l'est rendu propre. Sa filiation éternelle a embrassé l'humanité qu'il a prise, & s'est étendue jusqu'à elle par une sorte d'ampliation, qui ne déroge point à sa parfaite immutabilité. Car on conçoit que la Filiation Divine a en quelque sorte plus d'étendue, lorsque le Fils de Dieu est Dieu & Homme tout ensemble par l'union de la nature humaine à sa nature Divine, que lorsqu'il n'avoit que la nature Divine. Par la même raison, la fécondité & la génération du Pere a aussi en quelque sorte plus d'étendue, lorsque répandant son Fils unique dans le sein d'une Vierge, & l'unissant à une nature humaine, il l'engendre Dieu & Homme tout ensemble, que quand il l'engen-droit simplement Dieu. Ainsi comme

le Fils en produisant l'Incarnation, s'est réellement incarné: de même le Pere en produisant ce même Mystère, a incarné son propre Fils & l'a engendré dans la chair.

Il faut raisonner de la même maniere par rapport à la Résurrection de J.C. Toute la Trinité a opété ce miracle, mais avec des Relations propres à chacune des Personnes. Le Pere éternel en opérant la Résurrection de J. C. a ressuscité son propre Fils; & en le ressuscité son propre Fils; & en le ressuscitant, il l'a engendré dans une vie nouvelle & glorieuse: le Fils en opérant ce même miracle avec le Pere, s'est ressuscité lui-même, & c'est son propre corps qu'il a revêtu de gloire & d'une vie immortelle.

Concluons donc avec M. Bossuer, que resuser de reconnoître dans ces paroles, vous êtes mon Fils, je vous ai engendré aujourd'hui, une preuve manisseste de la génération éternelle du Fils de Dieu, c'est tenir une conduite tout à-fait indigne de Théologiens & de Chrétiens (1).

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 9. Summa est, neque Theologic, neque Christiane agere cos, qui locum præsipum de Divinitate Christi, ut veri & unici Filii Dei, 884

#### ARTICLE SECOND.

Attaques livrées par ces mêmes Auteurs à la Procession éternelle du Saint - Esprit.

Ous avez vu, N. C. F. que nous confessons dans le Symbole que le Saint-Esprit procéde éternellement du Pere & du Fils. Vous avez vu de plus que ce dogme est clairement établi en divers endroits du Nouveau Testáment. Les Freres Hardouin & Berruyer détruisent, autant qu'il est en eux, toutes ces preuves. N'en soyons pas surpris. C'est une suite nécessaire des excès énormes où ils sont tombés par rapport à la Personne même du Saint-Ésprit, & dont nous avons parlé dans le chapitre précédent.

Jesus-Christ nous a révélé dans les termes les plus exprès que le Saint-Esprit procéde du Pere: Je vous en- que le Saintversai, dit-il, l'Esprit consolateur, Esprit procé-

En quel fens les FF. H. & B. entendent

quidem Christo abjudicant, [ Quis enim Christianus hoc audeat contra Apostolum ?] sed tamen vim argumenti auferunt. On peut voir une autre Differtation de M. Bossuet sur le Pseaume CIX. ibid. pag. 180.

PEsprit de vérité qui procéde du Pere, QUI A PATRE PROCEDIT. Considérez, s'il vous plaît, le sens que les Freres Hardouin & Berruyer donnent à ces paroles. Le Pere, disent-ils (1), de qui J. C. dit que le Saint-Esprit procéde, n'est pas le Pere éternel, mais Dieu un, subsistant en trois

(1) Berr. 2. part. 10m. 5. liv. 12. pag. 206. L'Esprit que je vous enverrai du sein de mon Pere, ou que qu'il fera descendre sur vous à ma priere, Esprit de vérité qui procéde du Pere, &c. [Pour fentir l'impiété de ce Commentaire, & le poison qui y est subtilement glisse, il sussité se souvenir que dans le Dictionaire du Frere Berruyer, le Pere de Jesus-Christ, le Pere que Jesus-Christ prie, n'est pas le Pere éternel, mais Dieu un subsistant en trois Personnes. Ainse cette paraphrase signisse que le Saint-Esprit procéde de Dieu en trois Personnes, & par conséquent qu'il est une subsistant en trois Personnes. J'il est une subsistant en trois Personnes.

Hard, in Joan. cap. 15. paraphr. v. 26. Cùm autem venerit Spiritus adhortator & Doctor, quem ego mittam vobis, faciamque donari vobis à Patre, spiritum dico, qui docet omnem veri atem, quod est donum optimum, à me quidem ut homo sum, moraliter; Physicè autem à Patre procedens, ille testimonium perhibebit de me. [ Ici, comme dans le Frere Berruyer, le Pere, de qui le Saint-Espit procéde physiquement, est Dieu un, & non le Pere etermel. Nous avons même vu que le Frere Hardouin ne reconnoît point en Dieu de Pere éternel. Or dire que le Saint-Espit procéde physiquement de Dieu un, & moralement de Jesus-Christ en tant qu'homme, n'estece pas manisestement rejetter la Procession éternelle du Saint-Esprit, & a'en faire qu'une créature & ma Esprit créé?

Personnes, qui est devenu dans le tems le Pere de l'humanité de J. C. Après cela quelle idée ces auteurs peuventils avoir de la Procession du Saint-Esprit, & du Saint - Esprit lui-même? Certainement le Saint-Esprit, troisséme Personne de la Trinité, ne procéde pas de Dieu un, subsistant en trois Personnes, autrement il procéderoit de lui-même : il seroit principe de luimême, ce qui implique contradiction. Cet Esprit qui procéde de Dieu subsis-tant en trois Personnes, ne peut être qu'un Esprit créé, comme le Frere Hardouin nous l'a déja dit positivement; & sa prétendue Procession ne peut être qu'une vraie création, par laquelle Dieu le produit & le répand dans les ames. C'est ainsi que par une duplicité détestable, en conservant en apparence les expressions de l'Ecriture & le langage de la Foi, on en détruit absolument le sens, & l'on cherche à en imposer aux simples.

S'il n'est plus possible, posé cette interprétation, de prouver par l'Ecriture les passages que le Saint-Esprit procéde du Pere; qui prouvent fera-t-on voir au moins qu'il procéde que le Saint-Esprit procédu Fils? Pas dayantage. Tous les Tex-deduFils.

Comment

tes du Nouveau Testament qui établiffent ou qui supposent cette vérité, ces Religieux les enlevent à l'Eglise par leurs commentaires Sociniens.

Ainsi quand J. C. promet qu'il enverra le Saint-Esprit, n'en concluez pas avec les Peres & avec toute l'Eglise Catholique, que le Saint-Esprit tire son origine de J. C. comme Fils éternel de Dieu. C'est en tant qu'homme, disent ces nouveaux interprétes, que J. C. a promis d'envoyer le Saint-Esprit; & il n'a voulu dire autre chose, sinon que par ses prieres il obtiendroit de son Pere, c'est-à-dire, de Dieu un, subsistant en trois Personnes, qu'il envoyât le Saint-Esprit (1).

Quand J. C. dit ailleurs, le Saint-Esprit me glorisiera, parcequ'il recevra de ce qui est à moi: c'est encore, disentils, l'humanité de Jesus-Christ qui

(1): Berr. 2. part. tom. 3. q. 1. pag. 15. & 16. Nous rapporterons fes paroles dans le Chapitre fuivant.

Hard. in Joan, c. 16. paraphr. v. 7. pag. 309. col. 20. Si moriar pro vobis, mittam eum iple ad vos, & dabo eum iple pro tradità mihi potestate, [par conféquent en tant qu'homme] quam ut nonnis in cœlo exerceam, Pater [c'est-à-dire Dieu un] decrevit. Es v. 13. Cum autem venerit ille Spiritus veritatis, quem ego mittam & dabo vobis de cœlo pro tradità mihi potestate, [par conséquent toujours en taut qu'homme.]

parle, & qui marque simplement que l'Esprit qui devoit être envoyé aux Apôtres, seroit un écoulement & une participation des trésors de sagesse & de science insuses dont elle étoit remplie (1).

(1) In Joan. c. 16. paraphr. v. 13. & feq. pag. 310. col. 1. Ad quæcunque dicenda creabitur & mittetur, hæc ille [Spiritus] loquetur ... ille me clarificabit, quia de meo spiritu accipiet, & de thesautis sapientiæ & scientiæ meæ.... Omnia quæcumque habet Pater, mea sunt, & his plenus ipse sum bonis, ut homo : & hæc idem, ut homo-Deus, dispertio singulis prout volo. [On verra dans la troisième Section ce que ces Auteurs entendent par Jesus-Chrish homme-Dieu.] Propterea dixi, De meo spiritu & de meis thesauris spiritus ille accipiet & annuntiabit vobis.

Berr. 2. part. tom. 5. liv. 12. pag. 213. Le Saint-Esprit me glorifiera sur la terre, parce que c'est de moi qu'il recevra tout ce qu'il est, & dans moi encore qu'il puisera la Doctrine dont il sera cHARGÉ de vous instruire. Tout ce qui est à mon le est à moi. C'est pour cela que je viens de vous de l'Esprir qui descendra sur vous, recevra de moi ce qu'il est, & c'est de moi qu'il apprendra ce qu'il doit vous annoncer. [ Le poison est ici cache subtitement. Pour entrer dans la pensée du Frere Berruyer, il faut faire usage de la Clé qu'il nous donne lui-même dans le volume de ses Disfertations. Un de ses principes dont nous parlerons dans la troisième Section, c'est que tout ce que l'Evangile rapporte des discours & des actions de Jesus-Christ, c'est son humanité seule qui l'a dit & qui l'a fait, & que toutes les fois qu'il parle de son Pere, par ce nom de Pere il entend uniquement Dieu un & veritable devenu son Pere dans le tems. Il ose même prétendre que sans cette cle qu'il a fabriquée, l'Evangile est un livre fermé auquel on n'entend rien. Or que suit-il de cet énorme principe, sinon que, dans sa pensée, c'est de l'humanité de Jesus-Christ que le

Quand saint Paul dit (Galat IV, 6,) que Dieu a envoyé dans nos cœurs l'Esprit de son Fils, Spiritum Filii sui: c'est-à-dire, selon leur paraphrase, que Dieu nous a fait part de l'Esprit de sanctification dont l'humanité de J. C.

a été remplie (1).

Quand saint Pierre appelle le Saint-Esprit, l'Esprit de Jesus - Christ, & qu'il lui attribue d'avoir instruit & inspiré les Prophétes, le Frere Hardouin ne peut pas se persuader que cet Apôtre se sût servi d'une pareille expression, (l'Esprit de Jesus-Christ) s'il avoit voulu parler des Prophétes de l'Ancien Testament (2). Qu'est-ce donc

Saint-Especia it rout ce qu'il est? Peut - on écarte plus scandaieusement toute idée de la procession éténelle du Saint-Esprit? Peut-on dégrader plus indignament la trossième Personne de l'adorable Trinité?

(1) Berr. 3. part. tom. 3. pag. 313. Hard. in hunc locum, pag. 559. col. 2.

(2) Hard. in 1. Petr. cap. 1. adnot. ad v. 1. Spirttus Christi: tametsi certè Spiritus sanctus qui est tertia sanctisser Trinitatis persona, unus Deus est cum Verbo, quod est humanitati Christi unitum hypostaticè; eique Spiritus per appropriationem tribuitur si facris litteris omnis revelatio eventus alicujus in Ecclessa sur tamen haud arbitramur dicturum susser Petrum, Spiritus Christi; ac non potiss Spiritus sanctus, vel Spiritus Dei, si de Prophetis ageret veteris Testanenti. [ Il y a un autre venin caché dans ces paroles: Tametsi Spiritus sanctus.....

que certe expression a de singulier ou de difficile à entendre, pour un Chrétien qui sçait par la révélation, & qui croit fermement que J. C. qui s'est fait homme dans le tems, est le Fils de Dieu engendré avant tous les siécles, & qu'il est conjointement avec le Pere le principe éternel du Saint-Esprit. Estius remarque que c'est à dessein que saint Pierre s'est exprimé de la forte, pour montrer que J. C. est véritablement Dieu, que le Saint-Esprit procéde de lui, & que c'est lui qui long-tems avant son Incarnation, avoit rempli les Prophétes de son Esprit pour seur découvrir & leur faire prédire toute l'œconomie des Mystères qu'il devoit un jour consommer dans la chair (1). Ce que dit ce sçavant & pieux interpréte, tous les Commentateurs & les Théologiens Catholiques le disent aussi : mais un auteur tel que

appellé l'Esprit de Jesus-Christ, Spiritus christi, ce h'est pas pour marquer qu'il est un même Dieu avec le Verbe, mais pour exprimer qu'il procède éternellement de Jesus-Christ qui est le Verbe.

(1) Estius in eumdem locum. Dicit autem, Spiritus Christi, ut Christi Domini innuat divinitatem, qui ipse jam olim suo spiritu Prophetas assaverit & impleverit ad ea prænuntianda, quæ ad ipsum pertinetent.

le Frere Hardouin', qui par l'Esprit de Jesus-Christ n'entend autre chose que les dons créés, dont l'humanité de J. C. a été remplie, & qu'elle répand moralement sur nous, en nous les obtenant par ses prieres, a dû en esset trouver incroyable que saint Pierre ait attribué à l'Esprit de Jesus-Christ, l'inspiration des Prophétes de l'Ancien Testament.

# CHAPITRE V.

La Mission du Fils par le Pere, & celle du Saint-Esprit par le Pere & par le Fils, contredites ouvertement par les Freres Hardouin & Berruya.

Dogme Catholique touchant la miffion des Per-rapport à la feconde & à la troisième
fonnes Divipersonne de la Sainte Trinité, est une
fuite de la procession & de l'origine
de ces mêmes Personnes. Il est commun à chacune des trois Personnes
Divines, de pouvoir se manisester au
dehors par des opérations ou des signes

extérieurs. C'est ainsi, comme nous l'avons expliqué plus haut (1), que le Pere seul s'est manisesté par la voix céleste qui se sit entendre au Baptême & à la Transsiguration de J. C. c'est ainsi que le Fils seul s'est rendu visible par la nature humaine qu'il a prise en unité de personne: c'est ainsi que le Saint-Esprit seul a paru sous les sormes de colombe & de langues de seu.

Quand le Pere éternel se manifeste, l'Ecriture ne dit pas pour cela qu'il soit envoyé. La raison en est, qu'étant la premiere Personne, il ne procéde d'aucune autre Personne par qui il puisse être envoyé. Mais quand le Fils de Dieu s'est manifesté dans une chair humaine, l'Ecriture dit qu'il a été envoyé par le Pere : & ce langage est fondé sur ce que le Fils est engendré & rire son origine du Pere. De même quand le Saint-Esprit est descendu en forme de langues de feu sur les Apô-tres le jour de la Pentecôte, l'Evangile nous apprend qu'il a été envoyé par le Pere & par le Fils; & cette mission Divine est fondée sur ce que le Saint-Esprit procéde du Pere & du Fils.

<sup>(1)</sup> Voyez ci-deffus, chap, II. art. 6.

Telle est la doctrine constante de l'Ecriture & de la Tradition: telle a été dans tous les tems la Foi de l'Eglise Catholique (1).

Mission du Fils par le Pere.

Que le Pere éternel ait envoyé son Fils unique dans le monde en l'uniffant à une nature humaine, c'est une vérité si souvent répétée dans le Nouveau Testament, qu'on ne peut la contredire sans une impiété maniseste. Nous avons vu, dit l'Apôtre S. Jean, & nous rendons témoignage que le Pere a envoyé son Fils pour être le Sauveur du monde (2).

Par les principes que nous avons établis plus haut, vous concevez sans peine comment le Fils de Dieu est tout à la fois envoyé par le Pere, & néanmoins égal au Pere. Moyse & les Prophétes ont été envoyés de Dieu pour parler aux hommes de sa part, mais aucun d'eux ne s'est dit égal à Dieu comme J. C. l'a fait. Il est donc essentiel de mettre une différence infinie entre la Mission du Fils unique de Dieu, & la Mission de Moyse &

<sup>(1)</sup> Voyez ce qui a été dit plus haut, chap. I. sur cette matiere.

<sup>(2) 1.</sup> Joan. IV. 14.

des Prophétes, qui n'étoient que de purs hommes & des serviteurs de Dieu. " C'est, dit M. Bossuer (1), ce que les » Peres ont fait parfaitement, en di-» sant que le Fils de Dieu est envoyé " à même titre qu'il est Fils, sorti du " sein Paternel pour venir aux hom-» mes : en sorte que sa Mission n'a ... point d'autre fondement, ni d'autre » origine que son éternelle naissance. » C'est le principe des Peres pour » expliquer en particulier la Mission » de J. C. & par le même principe » ils ont encore développé comment » il est Dieu, & comment en même-» tems il recoit tout. »

Saint Augustin entr'autres développe cette sublime doctrine avec une clarté admirable dans ses livres sur la Trinité, où il parle ainsi (2). « Si ce

(1) Défense de la Tradition & des SS. Peres, liv.3, chap. 15. pag. 101.

(1) S. Aug. lib. 4. de Trin. cap. 20. num. 27. Si fecundum hoc missus à Patre Filius dicitur, quia ille Pater est, ille Filius: nullo modo impedit ut credamus Patri æqualem esse Filium & confussamialem & coæternum, & tamen à Patre missum Filium: non quia ille major est, ille minor; sed quia ille Pater, ille Filius: ille genitor; ille genitus: ille à quo est qui mittiur, ille qui est ab eo qui mittit. Filius enim à Patre est, non Pater à Filio. Secundum hoc jam potest intelligi, non tantum ideò missus Filius quia

» qui fait dire que le Fils a été envoye » par le Pere, c'est que l'un est Pere » & l'autre Fils; cette Mission Divine » ne peut en aucune maniere nous » empêcher de croire que le Fils est » égal, consubstantiel & coéternel au " Pere; & que cependant il est en-» voié par le Pere: non que le Pere " soit plus grand & que le Fils soit » moindre; mais uniquement parce-» que l'un est Pere & que l'autre est » Fils; que l'un engendre & que l'au-» tre est engendre; que l'un est le » principe de celui qui est envoyé, & » que l'autre tire son origine de celui » qui l'envoie. Car le Fils procéde du "Pere, & le Pere ne procéde pas du » Fils. Par ce principe il est aisé de » comprendre, que ce n'est pas seu-» lement parceque le Verbe s'est fait » chair, ni par une suite de son In-

Verbum care factum est, sed ideò missus ut Verbum caro sieret..... Verbum enim Patris est Filius, quod & sapientia ejus dicitur. Quid ergo mirum, si mititur, non quia inæqualis est Patri, sed quia est manatio quædam clavitatis omnipotentis Dei sincera? Id autem quod manat, & unde manat, unius ejus demque substantiæ est. Et num. 28, Ab illo igitur mittitur Dei Verbum, cujus est Verbum: ab illo mititur de quo natum est: mittit qui genuit, mittiur qui genitus est.

» carnation,

» carnation, que le Verbe, le Fils de » Dieu a été envoyé; mais qu'il a été » envoyé aussi pour s'incarner, pour » que le Verbe se sit chair.... C'est-» à-dire, que non-seulement après » que le Verbe s'est fait chair, l'hom-» me ou l'humanité qu'il s'est unie a » été envoyée, mais que le Verbe » même a été envoyé pour se faire » homme. Car le Verbe est le Fils du » Pere, dont il est aussi appellé la " Sagesse. Qu'y a-t-il donc d'étonnant " qu'à titre de Verbe, de Fils, de Sa-» gesse du Pere, il soit envoyé; non » qu'il ne soit pas égal au Pere, mais » parceque (selon l'expression de l'E-» criture) il est un écoulement très-pur " de la clarté du Tout - Puissant. Or » ce qui coule d'une fource est de " même substance que la source... Le " Verbe de Dieu est donc envoyé par » celui dont il est le Verbe : il est envoyé par celui de qui il est né. Celui " qui a engendré envoie, celui qui a " été engendré est envoyé ».

Observons seulement que, quoique la Mission du Verbe par le Pere soit fondée sur ce que le Verbe procéde du Pere, cette Mission n'est pourtant

Tome I.

#### Instruction Pastorate

pas la Procession même. La Procession est éternelle, la Mission n'a lieu que dans le tems : la Procession est immanente & ad intra, la Mission est ad extra: la Procession est nécessaire, la Mission est un acte libre : la Procesfion a pour terme la Personne Divine qui procéde, la Mission se termine à quelque effet extérieur. C'est ce que le même Pere n'a pas manqué de remarquer, en ajoutant peu après ce que nous avons rapporté (1), « qu'on ne - dit pas que le Fils soit envoyé pré-» cisément parcequ'il est né du Pere, " mais ou en tant qu'en se faisant » homme il a paru dans le monde; » selon ce qu'il dit lui-même, Je suis " sorti du Pere & je suis venu dans le » monde; ou en rant qu'il éclaire & » qu'il conduit les hommes par la lu-» miere intérieure de sa grace, comme " il est dit dans cette ptiere (rappor-» tée au Livre de la Sagesse): Envoyez, » Seigneur, du haut du ciel cette Sa-

(1) Ibid. Non ergo eo ipso quòd de Patre natus est, missus dicitur Filius: sed vel eo quòd apparus huic mundo Verbum caro satum, unde dicit: Existi à Patre & veni in mundum; vel eo quòd ex tempot cujusquam mente percipitur, sicut dictum est, mitte illam ut mecum set, & micran labores.

» gesse qui est assise avec vous sur votre "Thrône, .... afin qu'elle soit avec » moi, qu'elle travaille avec moi, & » qu'elle me conduise avec prudence dans » toutes mes actions ».

Cette explication que saint Augus- Mission du tin donne de la Mission du Fils par le Saint Esprit Pere, vous fera concevoir aisement par le Fils. ce qu'il faut entendre par la Mission du Saint-Esprit, dont il est si souvent parlé dans les Livres saints. Le Fils ne procédant que du Pere seul, dont il est le Fils unique, il n'est envoyé & ne peut l'être que par le Pere : mais le Saint Esprit procéde du Pere & du Fils, & par cette raison, disent les faints Docteurs (1), il est envoyé par

(1) S. August. ibid. cap. 20. num. 29. Sicut Spiritui sancto donum Dei esse, est à Patre procedere : ita mitti, est cognosci quòd ab illo procedat. Nec pos-Cumus dicere quod Spiritus fanctus & à Filio non procedat. Neque enim frustra idem Spiritus & Patris & Filii dicitur .... Quod ergo ait Dominus, Quem ego. mittam vobis à Patre, oftendit Spiritum Patris & Filii. Quia etiam cum dixisset, Quem mittet Pater, addidit, in nomine meo; non tamen dixit, quem mittet Pater à me, quemadmodum dixit, Quem ego mittam vobis à Patre : videlicet ostendens quod totius Divinitatis, vel, si melius dicitur, Deitatis Principium Pater eft. Qui ergo à Patre procedit & Filio, ad eum refertur à quo natus est Filius. Et lib. contra ferm. Arian. cap. 4. Nec à solo Filio misfus est [ Spiritus fanctus , ] .... Red à Patre quoque .... ubi oftenditur quod nec Parer fine Filio, nec

## 460 Instruction Pastorale

le Pere & par le Fils. Le Pere l'envoie. comme il paroît par cette parole du Fils de Dieu (1), Le Saint-Esprit que le Pere enverra en mon nom. Le Fils l'envoie aussi, comme on le voit pat cette autre parole (2): Si je m'en vais, je vous enverrai l'Esprit consolateur; & par celle-ci (3): Je vous enverrai du Pere l'Esprit de vérité qui procéde du Pere. Cette expression, je vous enverrai du Pere, MITTAM A PATRE, est remarquable. Elle signifie, dit saint Augustin, que comme le Fils reçoit du Pere d'être avec lui le principe éternel du Saint-Esprit, il en reçoit aussi d'envoyer avec lui cet Esprit Divin, qui est l'esprit de l'un & de l'autre.

Enfin par la même raison que la Mission du Fils par le Pere n'empêche pas que le Fils ne soit parsaitement égal, consubstantiel & coéternel au Pere, la Mission du Saint-Esprit par

Filius fine Patre mifit Spiritum fanctum.

Beda init. hom. in Domin. post Ascens. Cum spiritus gratia datut hominibus, prosecto Spiritus sanctus mittitur & Patre, mittitur & à Filio: procedit & à Filio, quia & ejus misso ipla procedit & à Fatre, procedit & à Fatre, procedit & à Fatre, procedit & à Fatre, procedit & à Filio.

<sup>(1)</sup> Joan. XIV. 26. (2) Joan. XVI. 7.

<sup>(3)</sup> Joan. XV, 26,

le Pere & par le Fils ne préjudicie pas non plus à sa parfaite égalité, & à sa consubstantialité avec le Pere & le Fils.

Est-il pardonable à des Prêtres, à Les Fretes des Religieux Catholiques qui se mê-formellelent d'expliquer le Nouveau Testa-ment que le ment, de s'écarter d'une doctrine si ait envoyé clairement établie par le Texte sacré, son Fils dans & si unanimement enseignée par la Tradition? C'est cependant ce que les Freres Hardouin & Berruyer font perpétuellement. Dans cette multitude de Textes Evangéliques où J. C. déclare lui-même en termes formels qu'il a été envoyé par le Pere; dans quantité d'autres où les Apôtres annoncent que le Pere a envoyé son Fils dans le monde pour le salut des hommes, ces auteurs ne veulent pas reconnoître que le Pere éternel air envoyé son Fils éternel comme lui; ce qu'ils prétendent y voir uniquement, c'est que Dieu un subsistant en trois Personnes, a envoyé dans le monde l'humanité sainte de J. C. (1) Et en effet, comment le

<sup>(1)</sup> Hard. in Joan. cap. 13. paraphr. v. 17. Non enim misit nunc Deus Pater Filium suum hominem-Deum ad homines, ut nunc judicem agat, &c. Et in

Frere Hardouin confesseroit-il que le Pere éternel a envoyé son Fils dans le monde, lui qui ne reconnoît point en Dieu de Pere éternel, ni de Fils éternel, & qui ne craint pas de soutenir que le Verbe n'est le Fils de Dieu

que depuis l'Incarnation?

A l'égard du Frere Berruyer, nonfeulement il n'avoue pas que le Pere
éternel ait envoyé son Fils unique sur
fla terre; mais il s'irrite contre ceux
qui enseignent cette vérité. « Est - il
» excusable, dit-il en parlant d'un des
» Théologiens qui ont écrit contre
» lui (1), de dire que le Pere comme
» Pere in Divinis a envoyé son Fils
» au monde, & de faire ainsi agir au» dehors les Personnes, dont les opé» rations se bornent essentiellement
» ad intra » ? Selon cette nouvelle
maxime saint Augustin lui-même ne

cap. 10. adnot. adv. 36. Quem Pater misst in mundum. De corlo utique. De corlo autem in mundum mitti mundum titi eam secunda è sancissima Trinitate persona qua in colis est.

Voyez aussi le Frere Berruyer, 2. part. tom. 2. liv. 3. pag. 25c. liv. 4. pag. 28c. tom. 4. liv. 8. pag. 28. 29.76. & 79. liv. 10. pag. 321. tom. 5. liv. 12. pag. 187. 188. & 219.

(1) Nouvelle défense, &c. à Nancy, troisseme

Lett. pag. 104.

fera pas excusable, puisque vous venez de voir qu'il enseigne expressément, comme la doctrine de l'Eglise, que le Fils de Dieu n'a pas été envoyé seulement en tant qu'homme & en conséquence de son Incarnation, mais qu'il a été envoyé aussi pour se faire homme, sed & Verbum missum ut homo sieret.

Nous avons montré plus haut (1) la fausseté du principe que le Frère Berruyer rebat ici d'un ton si affirmatif: mais en faudroit-il davantage pour vous en faire sentir l'hérérodoxie, que la conséquence même qu'il en tire ici contre un des principaux Dogmes de la Foi? Qu'y a-t-il en effet de plus incontestable dans la Religion que la Mission du Verbe par le Pere? Est-ce que le Verbe ne s'est pas véritablement incarné? L'Incarnation du Verbe n'estelle pas une opération ad extra? Cette union ineffable de la nature humaine à la nature divine en la personne du Verbe, quoiqu'opérée inféparablement par toute la Trinité, n'est-elle pas propre au Verbe seul, en tant que c'est le Verbe seul, & non pas le Pere,

(1) V. ci-dessus, ch. 2. art. 6. pag. 321. & suiv. V iv

## Instruction Pastorale

ni le Saint-Esprit qui a pris la nature humaine? Le Verbe a-t-il pu prendre ainsi une nature humaine en unité de Personne, sans que le Pere qui l'engendre perpétuellement, l'air engendré dans le sein virginal de Marie, au moment qu'il l'a revêtu d'ane chair humaine? Enfin n'est-ce pas cette espéce de progression du Verbe éternel, sortant en quelque sorte du sein Paternel pour se faire homme dans le fein d'une Vierge, que l'Eglise entend, & a toujours entendue, quand elle confesse que Dieu le Pere a envoyé son Fils dans le monde? C'est donc attaquer ouvertement le Mystère même de l'Incarnation, que de nier que le Pere, comme Pere in Divinis, ait envoyé son Fils au monde.

Ils nient pareillement que le Saint-File.

Ce Principe erroné, allégué pout combattre la Mission du Fils par le Pere, Esprit soiten- ne milite pas moins contre la Mission voye par le du Saint-Esprit par le Pere & par le Fils. Aussi nos deux Religieux la bannissent-ils absolument de tous les endroits du Nouveau Testament, où elle est exprimée dans les termes les plus clairs. J. C. a beau déclarer qu'en son nom & en considération de ses mérites

le Pere enverra le Saint-Esprit, & que lui-même il l'enverra aussi : ces paroles, dit le Frere Berruyer (1), ne signifient autre chose, sinon " que J. C. Homme-» Dieu priera.... & qu'à sa priere.... » le Pere (c'est-à-dire, Dieu un & vé-» ritable, subsistant en trois Person-» nes ) enverra le Saint-Esprit, » (lequel des-lors ne peut plus être une Personne Divine; puisqu'autrement il faudroit dire qu'il s'envoie lui-même & qu'il procéde de lui-même.) «J. C. » ajoute le Frere Berruyer, priera effi-» cacement par une demande absolue; • & parceque ce sera la demande d'une » humanité qui subsiste dans une Per-» sonne Divine, elle aura aussi - tôt » son effet.... Ainsi le Fils enverra le » Saint-Esprit, parceque celui là l'en-

voie véritablement & simplement, » de la volonté efficace de qui il dé-

» pend qu'il·soit envoyé. »

Voilà donc, selon ce présendu interpréte, à quoi se réduit en derniere Analyse le Dogme de la Mission du Saint-Esprit par le Pere & par le Fils. D'abord le Fils n'envoie pas proprement le Saint-Esprit : c'est en tant qu'homme & selon son humanité qu'il l'envoie, & il ne l'envoie qu'en ce sens, qu'il obtient de Dieu par ses prieres qu'il soit envoyé. Ce n'est donc plus qu'au Pere seul qu'il appartient d'envoyer le Saint-Esprit. Mais, prenezy garde, voici un nouveau piége: le Pere qui envoie le Saint-Esprit, & dont il est dir dans l'Evangile que le Saint-Esprit procéde, n'est pas, dans l'idée de ces auteurs, le Pere éternel. premiere Personne de la Trinité: c'est la Trinité toute entiere, ou plutôt c'est Dieu un, c'est Dieu confidéré dans l'unité de sa nature. D'où il suit que le Saint-Esprit que Dieu a envoyé & répandu sur les Apôtres à la priere de J. C. est nécessairement un esprit étranger à Dieu, ou à la Trinité qui l'envoye: il ne peut être qu'un esprit

créé, comme le Frere Hardouin le dit positivement : creabitur & mittetur.

Le Frere Berruyer n'en reste pas-là. Comme s'il appréhendoit que sa doctrine impie n'entrât pas dans l'esprit de ses lecteurs, il avertit expressément que tout ce que J. C. dit au sujet de la Mission du Saint-Esprit par son Pere & par lui-même, « n'a rien de com-» mun avec la question Théologique » d'un genre tout différent, qu'on a » coutume de proposer touchant la » Mission des Personnes Divines, à » raison & selon l'ordre de leur gé-» nération & procession: question, » ajoute-t-il, qui est assez subtile, & » que nous ometrons à dessein, par-» cequ'elle est tout-à-fait étrangere » aux textes de l'Evangile que nous » nous proposons d'expliquer » (1).

Quelle hardiesse! tout ce que les Papes & les saints Docteurs ont enseigné, tout ce que les Conciles ont décidé touchant la Mission du Saint-

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 16. Intelligantur [ hæc ] nullam habere affinitatem cum quækione Theologica longè diverti generis , quæ proponi folet circa milionem Divinarum Perfonarum, pro ratione aque ordine generationis èt proveilionis : quam fatis fubtilem quæftionem, quoniam ad præfens inflitutum and pertinet, confulto omittimus.

Esprit d'après ces Textes sacrés, n'est donc, au jugement de ce dissertateur, qu'une question Théologique, qu'une pure subtilité, qui n'a rien de com-mun avec l'Evangile! L'Eglise qui a toujours été persuadée que la Mission Divine du Saint-Esprit est exprimée positivement dans les paroles de son céleste Epoux, n'a donc point eu jusqu'ici l'intelligence des Ecritures! Il falloit que ces nouveaux Docteurs vinssent, après dix-sept siécles, apprendre à l'univers Catholique étonné, que l'Evangile n'a pas le sens que toute l'Eglise y a vu jusqu'à eux.

ces discours de mensonge. Gardez-vous bien de regarder les Dogmes sacrés de la Mission du Fils de Dieu par l'Incar-nation, & de la Mission du Saint-Esprit sur les Apôtres & sur toute l'Eglise comme de pures questions Théo-logiques. Si quelques auteurs scholastiques ont agité à ce sujet des ques-

Ne vous laissez pas féduire, N.C.F.par

tions qui n'appartiennent point à la fubstance de la Foi, les Missions Divines, confidérées en elles-mêmes, n'en sont pas moins des vérités révélées. Que se Frere Berruyer les traite tant

qu'il voudra de questions subtiles, nous lui dirons de nouveau avec le grand Bossuet, que ce qu'il appelle des subtilités sont des Mystères certains & inébranlables du Christianisme: hæe subtilia que vocant, ipsa sunt Christianorum vera ac certa Mysteria (1).

(1) Dissertat. in Pfalm. 2. tom. 1. pag. 6.



#### CHAPITRE VI.

La certitude de la révélation du Mystère de la Sainte Trinité ébranlée par les Freres Hardouin & Berruyer, en ce qu'ils souriennent que ce Mystère n'a point été révélé de Dieu, ni connu de personne avant Jesus-Christ.

#### ARTICLE PREMIER.

Que la foi plus ou moins distincte du Mystère de la Trinité a toujours été nu sessaire pour être sauvé : Que ce Mystère a été révélé aux Patriarches, connu des Prophétes & des Justes qui ont précédé la venue de Jesus-Christ : Qu'il y en a beaucoup de traces dans l'Ancien Testament.

Avantages que lea FF.H. Sociniens contre le Mystère de sur ce point la Trinité, comme Tournely l'a re-

marqué (1), est de prétendre que c'est aux sociun dogme nouveau; qu'il a été in-niens. connu dans l'Ancien Testament, & qu on n'a cammencé à en parler que depuis la mest de J. C. & des Apôtres. En seroit-il ainsi, disent ces Hérétiques, si ce Mystère étoit un des points fondamentaux de la Religion?

N'est-ce pas donner pour le moins une apparence de vérité à cette objection, que de doutenir que durant plus de quatre mille ans le Mystère de la Triniré n'a point été révélé aux hommes; que les Patriarches, les Prophétes & tous les Saints qui ont précédé la venue de J. C. l'ont absolument ignoré; que J. C. lui-même n'en a point parlé d'une maniere claire durant sa vie mortelle & qu'il n'en a instruit ses Apôtres qu'après sa Résurrection; que les Apôtres ne l'ont point non plus annoncé dans leurs prédications publiques, ni dans les écrits qu'ils

· Intern

<sup>\$1(</sup> Trad. de Trinit-q. 1. art. 1. pag. 25. Sociniani, ut fidem mysterii Sanctissime Trinitatis evertant, inter alia urgere istud solent, novum scilicet dogma esse, post Christum & Apostolos excogitatum, de quo in veteri Testamento altissimum est silentium, quale prosecto non suisser, si mysterium illud sun, damentalis soret torius Religionis articulus.

nous ont laissés; qu'on n'en trouve rien, non-seulement dans l'Ancien Testament, mais encore dans le Nouveau, si ce n'est dans un seul mdroit, que les Sociniens, suivis en la par quelques-uns de nos critiques, prétendent avoir été ajouté au Texte sacré. Telles font, comme vous le verrez dans un moment, les assertions des Freres Hardouin & Berruyer. Quels avantages ne donnent-ils pas par là a ennemis déclarés de ce Mystère?

Quatre vérités enseignées

Saint Fulgence confond tout à la par S Fulgen- fois les uns & les autres, dans un ence, opposes droit de ses ouvrages dont l'Eglise a à quatre er-reurs de ces fait ses Leçons de Matines pour la deuxAuteurs. Fête de la Trinité. « La Foi, dit ce » Pere (1), que les Patriarches & les » Prophétes ont reçue par la révélation » Divine avant l'Incarnation du Fils de » Dieu; que les saints Apôtres ont en-

<sup>(1)</sup> S. Fulgent. lib. de fide ad Petrum, capit. 1. Fides quam fancti Patriarche atque Prophete ante Incarnationem Filii Dei divinitus acceperunt, quam etiam sancti Apostoli ab ipso Domino in carne posito audierunt, & Spiritus fancti magisterio instructi, non folum sermone prædicaverunt, verum etiam, ad instructionem saluberrimam posterorum, scriptis fuis inditam reliquerunt, unum Deum prædicat Trinitatem, id eft, Patrem & Filium & Spiritung fanctum. Sed Trinitas vera non esset, si una eademque persona diceretur Parer & Filius & Spiritus sanctus.

» tendue de la bouche adorable du » Sauveur durant sa vie mortelle; & » qu'ensuite, éclairés & instruits par » la lumiere intérieure du Saint-Esprit, » ils ont non-seulement enseignée par » leurs prédications, mais encore con-» signée dans leurs écrits pour l'instruc-» tion & le salur des Fidéles qui vi-» vroient après eux; reconnoît & prê-» che un seul Dieu en trois Personnes,.. » le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit. » Or il n'y auroit pas en Dieu une vé-» ritable Trinité de Personnes, si c'é-» toit une seule & même Personne à » qui on donnât les noms de Pere, de " Fils, & de Saint-Esprit. "

Vous voyez dans ces paroles quatre vérités distinctement exprimées.

1. Que la foi du Mystère de la Trinité n'est pas nouvelle; que la révélation en est aussi ancienne que la Religion; que ce Mystère a été connu & cru par les Patriarches, par les Prophétes, & par les Justes de l'Ancien Testament.

2. Que J. C. l'a enseigné à ses Apôtres, non après sa Résurrection seulement, mais durant sa vie mortelle, à Domino in carne posito: 3. Que les Apôtres l'ont prêché hautement dans leurs

discours, & l'ont établi dans leurs Ecrits pour l'utilité de tous les siécles. 4. (Ce qui est une suite des vérités précédentes ) Que ce Mystère est exprimé en plusieurs endroits du Nouveau Testament, & même de l'Ancien. Ces quatre points sont autant de condamnations prononcées contre quatre erreurs soutenues par les Freres Hardouin & Berruyer. Commençons par le premier.

La foi, au moins implicite, des Mystères de la Trinité & de l'incarnation a touiours été abfolument né-Stre Lauvé.

Non-seulement l'Eglise Catholique a toujours fait profession de croire le Mystère de la Trinité, mais elle l'a toujours considéré comme un dogme fondamental dont la Foi est absolument nécessaire pour être sauvé. Aussi cessaire pour aucun des Peres & des Théologiens Catholiques n'a jamais douté qu'il n'ait été révélé dès l'origine du monde, ou du moins austi-tot après le péché, & en même-tems que Dieu a fait aux hommes la promesse du Rédempteur.

Nous aurons lieu de faire voir dans la suite de cette Instruction (1) que depuis le péché d'Adam, en qui tous

<sup>(1)</sup> Voyez ci-après, section V. chap. III. art. 1. & fuiy.

les hommes ont péché (1) il n'y a point eu d'autre voie pour être justifié & rentrer en grace avec Dieu, que la Foi au Médiateur. Or la Foi au Médiateur renferme la Foi de l'Incarnation; & la Foi de l'Incarnation suppose la Foi de la Trinité. « Après le péché, dit » faint Thomas (2), il y a eu une foi » explicite du Mystère de l'Incarna-» tion; & non seulement de l'Incar-» nation, mais encore de la Passion » & de la Résurrection de J. C. qui » font le moyen par lequel le genre » humain est délivré du péché & de » la mort. Autrement les anciens n'au-» roient pas figuré d'avance la Passion » de J. C. comme ils l'ont fait par les » divers sacrifices qui ont été offerts » à Dieu tant avant la loi que sous la Loi: sacrifices dont les ches (ma-

(1) Rom. V. 12.

<sup>(2) 2. 2.</sup> q. 2. art. 7. in corp. Post peccatum suit explicitè creditum mysterium Incarnationis Christi, non solum quantum ad Incarnationem, sed etiam quantum ad Passionem & Resurrectionem, quibus humanum genus à peccato & morte liberatur. Alliter enim non præsigurassent Christi Passionem quibus dam sacrificiis, & ante legem & sub lege: quorum quidem sacrificiorum significatum explicité majores cognoscebant: minores autem sub velamine illorum sacrificiorum, credentes ea divinitus esse disposita de Christo venturo, quodam meda habebant velatam cognitionem.

» jores ) connoissoient explicitement » l'esprit & la signification, & dont » les simples (minores) avoient en » quelque sorte une connoissance voi-» lée, en tant qu'ils croyoient que ces » sacrifices avoient été prescrits, & » établis de Dieu en vue du Messie qui » devoit venir. »

Ce que ce saint Docteur établit d'une maniere si positive par rapport au Mystère de l'Incarnation, il l'étend ensuite au Mystère de la Trinité. « Il » est impossible, dit-il (1), de croire » d'une soi distincte & explicite le » Mystère de l'Incarnation sans la soi » de la Trinité. Car croire le Mystère » de l'Incarnation, c'est croire que le » Fils de Dieu a pris une chair humaine, qu'il a été conçu par l'opémaration du Saint-Esprit, & qu'il a remouvellé le monde par la gracedu Stable pour le pour quoi, comme avant

<sup>(1)</sup> Ibid. art. 8. in corp. Mysterium Incarnationis explicitè credi non potest sine side Trinitatis; quia in mysterio Incarnationis Christi hoc continetur, quòd Filius Dei carnem assumpserit, quòd per gratiam Spicitus sancti mundum renovaverit, & iterum quòd de Spiritu sancto conceptus suerit. Et ideò eodem modo quo mysterium Incarnationis Christi ante Christum explicité suit creditum à majoribus, implicité autem & quasi obumbrate à minoribus: ita etiam mysterium Trinitatis.

→ la venue de J. C. le Mystère de son In-» carnation a été cru par les chefs (à » Majoribus)d'une foi distincte & expli-» cite, & par les simples (à Minoribus) » d'une foi implicite & comme voilée. » il faut dire la même chose du Mystère » de la Trinité. » Tous les Théologiens qui ont quelque réputation dans l'Eglise, ont sur cela la même doctrine & le même langage que saint Thomas, Le Mystère

Il n'est donc pas permis de douter de la Sainte que les Patriarches, les Prophétes, & qué en divers les autres Justes qui ont vécu soit l'Ancien Tesavant, soit sous la Loi de Moyse, tament. n'aient eu une foi plus ou moins explicite des Mystères de la Trinité & de l'Incarnation: ce qui suppose que la révélation de ces deux grands Mystères a été faire dès les premiers tems, Saint Gregoire de Nazianze (1), saint Epiphane (2), saint Augustin & beaucoup d'autres Peres le disent positivement, Et en effet, pour ne parler ici que

(1) S. Greg. Nazianz. orat. 49. Tom. 1. pag. 728, Etoc [ il parle de la Trinité des Personnes Divines dans l'unité d'une même nature ) Hoc enim Prophetæ, hoc Apostoli tradiderunt, hoc ipse Dominus doćuit, &c.

(2) S. Epiph. haref. s. num. s. pag. 18. Trinitas semper in illa singulari Divinitate nuntiata creditaque ab illis est , qui cæteris antecellerent , cujufmedi Prophetæ atque eximia sanctitate præditi homines.

du Mystère de la Trinité, combient n'en trouve-t-on pas de traces dans l'Ancien Testament, pour peu qu'on le lise avec attention & avec les yeux de la Foi?

La pluralité des Personnes Divines n'est-elle pas indiquée clairement dès le commencement de la Genèse par ces paroles que Dieu dit avant que de créer l'homme (1): Faisons l'homme à notre image & à notre ressemblance, & ensuite par ce reproche qu'il sit à Adam après son péché (1): voilà que l'homme est devenu comme l'un d'entre nous, s'éachant le bien & le mal?

De même n'est il pas visible que ce font les Personnes Divines, qui parlent entr'elles à l'occasion de l'entreprise insensée de la Tour de Babel, & qui disent: venez, descendons & consondons leur langage, en sorte qu'its ne s'entendent pas les uns les autres (3).

Quand Dieu fit périr les cinq villes abominables, d'où il venoit de faire fortir Lot & sa famille, l'Ecriture se sert de cette expression remarquable,

<sup>(1)</sup> Genef. I. 26. (2) Genef. III. 22.

<sup>(3)</sup> Genef. XI. 7.

le Seigneur sit tomber du ciel, de la part du Seigneur, une pluie de souffre & de seu sur Sodome & sur Gomorrhe, PLUIT DOMINUS A DOMINO (1): expression que les saints Docteurs n'ont pas manqué d'observer (2), aussi-bien que celles dont nous venons de parler; & qui énonce manifestement deux Personnes Divines qui agissent inséparablement, & dont l'une reçoit tout de l'autre.

Ces paroles du Pseaume CIX, sur lesquelles J. C. a fixé l'attention des Pharisiens (3), Le Seigneur a dit à mon Seigneur: asseiez-vous à ma droite: celles-ci du même Pseaume: Je vous ai engendré de mon sein avant que la lumiere sût créée: & dans un autre Pseaume (4, Le Seigneur m'a dit: vous êtes mon Fils: je vous ai engendré aujourd'hui; n'expriment-elles pas encore très-distinctement deux Person-

<sup>(1)</sup> Genef. XIX. 14.
(2) Voyez S. Irenée, lib. 3. cap. 6. Eusebe, lib. 7.

Hist. Eccl. cap. 2. S. Basile, lib. 5. contra Eunomium,

zom. 1 pag. 315. S. Grégoire de Nazianze, orat. 35.

zom. 1. pag. 575. Le Concile de Syrmium, can. 16.

apud S. Hilarium, lib. de Synodis, pag. 1176. S. Ié
zòme, comment. in Oseam, cap. 1.

<sup>(3)</sup> Matth. XXII. 43. & 44.

nes, dont l'une est Pere & l'autre Fils, & qui cependant ne sont qu'un seul Seigneur, un seul Dieu?

Nous verrons dans la suite, que les Peres on trouvé les trois Personnes de la Trinité marquées nommément dans ce verset du Pseaume XXXII (1): La terre est remplie des effets de la misericorde du Seigneur, les cieux ont été affermis par le Verbe du Seigneur, & toute l'armée céleste (les étoiles) ont été produites par l'esprit de sa bouche. Le Seigneur , & son Verbe , & l'Esprit de sa bouche; qu'est - ce autre chose que le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit, dont l'opération toute puissante & inséparable a tiré du néant tout ce qui existe dans le ciel & sur la terre?

Pourrions-nous encore ne pas reconnoître le Verbe de Dieu, le Fils unique & coéternel au Pere, dans cette Sagesse incréée, dont il est parsé si magnisiquement en divers endroits de l'Ancien Testament (2)? Sagesse

(1) Tap. VII. 25. 26. & 27. Emanatio quædam est charitatis omnipotentis Dei sincera.... candor onim

qui

<sup>(1)</sup> Pf. XXXII. 5. & 6. Misericordià Domini plena est terra: verbo Domini eceli firmati sunt: & spiritu eris ejus omnis virtus eorum.
(2) Esp. VII. 25. 26. & 27. Emanatio quædam est

qui est une émanation très-pure de la clarté de Dieu tout-puissant, la splendeur ou le rayon de la lumiere éternelle, le miroir sans tache de la Majesté de Dieu, la parfaite image de sa bonté: Sagesse, qui n'est qu'une & qui peut tout; qui toujours immuable en ellemême, renouvelle toutes choses; qui de nation en nation se répand dans les ames saintes; qui forme les amis de Dieu & les Prophétes; qui atteint avec force d'une extrémité jusqu'à l'autre, & qui gouverne tout avec douceur: Sagesse, qui portant elle-même la parole dans le Livre des Proverbes, dit (1): Le Sei-

& lucis æternæ & speculum sine macula Dei majestatis, & imago bonitatis illius. Et cùm sit una, omnia potest: & in se permanens, omnia innovat, & per nariones in animas sanctas se transfert, amicos Dei & Prophetas constituit.... VIII. 1. Attingit à sine usque ad sinem sortiter & disponit omnia suaviter.

(x) Prov. VIII. 22. & feq. Dominus possedit me in initio viarum suarum, antequam quidquam faceret à principio. Ab æterno ordinata sum, & ex aætiquis antequam terra fieret. Nondumerant abyssi, & ego jam concepta eram: necdum sontes aquarum eruperant: necdum montes gravi mole constiterant: ante colles ego parturiebar..... Quando præparabat cælos aderam: quando certà lege & gyro vallabat abyssos quando æthera sirmabar sursum, & sibrabat sontes aquarum: quando circumdabat mari terminum sursum, ..... quando appendebat sundamenta terræ, cum eo eram cunsta componens: & delectabar per singulos dies, ludens coram eo omni tempore, ludens in orbe terrarum, & deliciæ meæ esse cum siliis ho-

Tome I.

gneur m'a possédée, ou m'a engendrée (\*) au commencement de ses voies : j'étois avant tous ses ouvrages : j'ai reçu la: puissance souveraine dès l'éternité savant la création de la terre. Les absmes n'étoient pas encore, & j'étois déja conçue.... Fai été engendrée avant que les montagnes & les collines fussent produites... J'étois présente lorsqu'il régloit l'ordre des cieux, & qu'il renfermoit l'abîme comme dans un cercle, lorsqu'il affermissoit les nuées suspendues au-dessus de la terre, .... lorsqu'il imposoit des loix à la mer, .... & qu'il posoit les fondemens de la terre. Pétois avec lui & je conduisois l'ouvrage : chaque jour il mettoit en moi ses complaisances: .... je me jouois dans la formation de l'univers, & mes délices sont d'être avec les enfans des hommes : Sagesse, qui dit encore au Livre de l'Ecclésiastique (1), qu'elle est sortie de la

minum. Voyez le Commentaire de M. Bossuet sur ces paroles, tom, 1. pag. 427.

(\*) C'est en ce sens qu'Eve ayant mis au monde le premier de ses ensans, dit : [Genes. IV 1.] Possesi hominem per Deum.

(1) Eccli. XXIV. 7, & 6. Ego ex ore Altissimi prodivi primogenita ante omnem creaturam. Ego fed ut oriretur in cœlis lumen indesciens, &c. 24. & 24. Ego mater pulchræ dijectionis, & rimoris, & agni-

bouche du Très - Haut, qu'elle est née avant toutes les créatures; qu'elle est la cause productrice de tout ce qui existe dans l'univers; qu'elle est la mere du pur amour, de la crainte, de la science & de l'espérance sainte; qu'en elle est toute la grace de la voie & de la vérité, toute l'espérance de la vie & de la vertu; qu'un jour elle pénétrera jusqu'au plus profond de la terre : qu'elle jettera ses regards sur tous ceux qui sont dans le sommeil de la mort. & qu'elle éclairera tous ceux qui espérens dans le Seigneur: Sagesse enfin, dont le Prophéte Baruch, après avoir décrit son excellence & ses admirables effets, ajoute, qu'elle est notre Dieu, qu'elle est la source de la véritable science, qu'elle en a fait part à Jacob son serviteur & à Israel son bien-aimé, & qu'après cela elle a été vue sur la terre & a converse avec les hommes (1). Cette

tionis & sance spei. In me gratia omais viz & veriratis. In me omnis spes vizz & virtutis.... 45. Pennetrabo omnes inferiores partes terrz, & inspiciam omnes dormientes, & illuminabo omnes sperantes in Domino.

(1) Baruch. III. 36. 37. & 38. Hic est Deus noster, at non æstimabitur alius adversus eum. Hic adinvenit omnem viam disciplinæ, & tradidit illam Jacob puero suo, & Istael dilecto suo. Post hæc in terris visas est & cum-heminibus conversatus est.

Divine Sagésse née & engendrée de Dieu avant tous les siècles, qui a toujours été avec Dieu, qui a fait toutes choses avec lui, qu'est-elle autre chose que le Verbe éternel, dont saint-Jean dit, Au commencement le Verbe étoit, & le Verbe étoit avec Dieu, & le Verbe étoit Dieu... Toutes choses ont été faites par lui... En lui étoit la vie, & la vie étoit la lumiere des hommes? L'auteur sacré du Livre de l'Eccléssaftique ne laisse sur cela aucun doute, lorsqu'il dit (1) que le Verbe de Dieu au plus haut des cieux est la Sagesse même & la source de toute sagesse.

C'est de ce Verbe, de cette Sagesse éternelle & du Pere qui l'a engendrée, qu'il faut entendre cette sublime question que Salomon propose au Livre des Proverbes: Qui est-ce qui est monté au ciel & qui en est descendu? Qui a retenu le vent dans ses mains! Qui a lié les eaux comme dans un vêtement? Qui a affermi toute l'étendue de la terre? Quel est son nom, & quel est le nom de son Fils, si vous le sçavez (2)? Dieu est

<sup>(1)</sup> Eccli, L. 1. Fons fapientie Verbum Dei in

<sup>(3)</sup> Proverb. XXX. 4. Quis ascendit in corlum arque descendit ? Quis continuit spiritum in manibus

donc Pere: il a donc un Fils qui lui est consubstantiel, & qui avec lui a créé toutes choses. Il est maniseste, dit saint Augustin (1), que c'est de ce Fils éternel qu'il faut entendre la question du Livre des Proverbes, Qui est celui qui est monté au ciel, & qui en est descendu? Question que saint Paul résout précisément, quand il dit de J. C.: Celui qui est descendu du ciel, est le même qui est monté au-dessus de tous les cieux.

L'auteur du Livre de l'Ecclésiastique, qui parle avec tant de sublimité de la Sagesse engendrée avant l'origine du monde, déclare encore à la fin de ce même Livre (z) qu'il a invoqué le Seigneur Pere de son Seigneur. Il connoissoit donc en Dieu un Pere & un

Iuis : Quis colligavit aquas quasi in vestimento ? Quis Iuscitavit omnes terminos terræ ? Quod nomen est

ejus, & quod nomen Filii ejus, si nosti?

(1) S. Aug. Epist. 102. al. 49. quast. 5. num. 29. Horum duorum unum rerulit ad Patrem, id est, Quod nomen est ei ?... & alterum evidenter ad Filium, cilmi ait, Aut quod nomen est Filius ejus? propter cætera quæ de Filio magis intelliguntur, hoc est, Quis ascendir in cælum atque descendir? Quod Paulus ita commemorat: Qui descendir, ipse est, & qui ascendir super omnes cælos.

(2) Eccli, LI, 14. Invocavi Dominum Patrem Domini mei. On peut voir M. Bossuet sur cet endroit.

som. 1. pag. 817. & 818.

X iij

Fils, & il invoquoit l'un & l'autre

comme fon Seigneur.

A l'égard du Saint-Esprit, en combien d'endroits de l'Ancien Testament n'en est-il pas parlé comme d'une Personne distinguée du Pere & du Fils, & qui leur est parfaitement égale? Peuton entr'autres ne le pas reconnoître dans cette priere du Sage (1): Qui est-ce, Seigneur, qui connoîtra vos pensées, & ce que vous demandez de nous, si vous n'envoyez pas vous-même votre Esprit Saint du haut des cieux ? Il dit ailleurs (2), que l'Esprit Saint, l'Esprit du Seigneur remplit tout l'univers, qu'il contient & gouverne toutes choses, qu'il connoît tout ce qui se dit, & que nul homme ne peut se dérober à sa vue. Des caractères si marqués n'annoncentils pas clairement une Personne Divine & toute-puissante, & en même-tems une Personne qui est envoyée, & par conséquent qui procéde & qui est distinguée de celle qui l'envoie.

<sup>1 (1)</sup> Sap. IX. 17. Sensum tuum quis sciet, nisi tu

<sup>(2)</sup> Sap. 1. 7. & 8. Spiritus Domini replevit orbem terrarum, & hoc quod continet omnia, scientiam habet vocis. Propter hoc qui loquitur iniquanon potest latere.

Si l'on ouvre les Prophétes, quelle multitude de Textes n'y voit-on pas qui supposent la Trinité, ou du moins une pluralité de Personnes en Dieu? Le Seigneur parlant dans Isaïe du Libérateur tant de fois promis aux Patriarches: Voici mon serviteur, ditil, je prendrai sa défense.... j'ai mis en lui toute mon affection. Je l'ai rempli de mon Esprit (1). Dans ces paroles, que les Evangélistes ont appliquées à J. C. (2), faint Epiphane & plusieurs autres Peres remarquent que les trois Personnes Divines sont distinguées nommément. Le Seigneur qui parle, c'est le Pere : celui dont il parle & qu'il appelle l'objet de toute son affection, c'est le Fils, qui devoit en s'incarnant prendre la forme & la nature de son serviteur: on y voit enfin le Saint-Esprit, que le Pere a répandu avec plénitude sur l'humanité sainte de son Fils.

Dans Osée, le Seigneur dit: Paurai pitié de la maison de Juda, & je les

<sup>(1)</sup> If. XLII. 1. Ecce fervus meus, fuscipiam eum: electus meus, complacuit sibi in illo anima mea: dedi Spiritum meum super eum.

<sup>(2)</sup> Matth. XII. 18.

fauverai dans le Seigneur leur Dieu (1) : expression mystérieuse, qui montre que le Sauveur du monde est une Perfonne Divine distinguée de celui qui par lui sauve son peuple, & que néanmoins il est avec lui un même Seigneur & un même Dieu.

Nous avons vu aussi le Prophéte Michée en prédisant la naissance temporelle du Messie à Bethléem, annoncer en même-tems sa naissance Divine, par laquelle il sort du sein du Pere des le commencement, dès les jours de l'E-

ternité (2).

Reconnoissons néanmoins que ce profond Mystère nous est révélé bien plus clairement dans le Nouveau Teftament, qu'il ne l'étoit dans l'Ancien. Le commun des Juiss grossiers & charnels ne connoissoient pas, ou n'avoient qu'une idée très-sombre & trèsimparfaite de la Trinité des Personnes Divines: au lieu qu'aujourd'hui par la lumiere de l'Evangile, les plus simples des Chrétiens ont le précieux avantage d'en être instruits dès l'ensance

(2) Michée. V. 2.

<sup>(1)</sup> Ofée. I. 7. Dixit Dominus, domui Juda méferebor & falvabo cos in Domino Deo Iuo.

& d'en faire une profession distincte.

Mais c'étoit par leur faute que la plûpart des Juifs ignoroient ce dogme sacré. La révélation en avoit été faite à leurs Peres. Les Patriarches, les Prophétes, tous les Justes distingués par leur piété, l'ont connu d'une foi distincte & explicite; & si par une juste economie de la Sagesse de Dieu, ils n'en parloient pas clairement au commun du peuple enclin à l'idolâtrie, on ne sçauroit douter qu'ils ne fussent disposés à en donner une connoissance plus claire & plus dévéloppée à tous ceux qui, prévenus par la grace, défiroient sincérement de vivre de la Foi, & de s'instruire des grands objets de la révélation.

#### ARTICLE

Les Freres Hardouin & Berruyer nient formellement que les Mystères de la Trinité & de l'Incarnation aient été révélés de Dieu & connus d'aucun homme avant la venue de Jesus-Chrift.

Textes de ces Auteurs qui mellement cette erreur.

Nombre de DEUT- on donc n'être pas indigné de voir des Ecrivains, qui se donknoncent for- nent pour Catholiques, soutenir que les Mystères de la Trinité & de l'Incarnation n'ont été révélés à personne avant la venue de J.C.; que les Patriarches, les Prophétes, les Saints les plus éminens de l'Ancien Testament; que Moyse lui-même & saint Jean-Baptiste n'en ont point eu de connoissance?

Le Frère Hardouin s'exprime sur cela dans les termes les plus affirmatifs. C'est même en ce sens - là qu'il veut qu'on entende ces paroles de Notre Seigneur (1): Personne n'est monté au ciel, que celui qui est descendu du ciel, le Fils de l'Homme qui est dans

<sup>(1)</sup> Joan. III, 13.

Le ciel. Ce qu'elles signissent, dit-il, c'est qu'avant J. C. le Mystère de la Trinité a été absolument inconnu à tous les hommes: c'en est, ajoute-t-il, l'explication la plus courte & la plus simple (1).

Son confrere ne lui en céde rien. Non-seulement il explique comme lui le rexte Evangélique que vous venez de voir (2), mais de plus il enseigne

(1) Hard. adnot. ad hunc vers. pag. 264. col. 1. Breviorem multò ac simpliciorem hujus sententiz interpretationem hanc esse arbitramur. Nemo enim ascendit ad Trinitatem, hoc est, nemo adhuc novit Trinitatem, nis esi descendit de Trinitate, Filius hominis qui est in Trinitate [ id est unitus verbo. ] Nam cœlum apud Joannem, cum de Christo agitur, ipa est Trinitas quæ in cœlo est. . . . . Voluit igitur Christus hoc loco nemini adhuc homini ante adventum Christi nota fuisse illa cœlestia, de quibus Christus locutus est in superiore versu, hoc est, Sancissimam Trinitatem nulli suisse cognitam, præterquam ipsimet Christo, qui hanc hominibus revelavit.

In Joan. cap. 1. adnot. adv. 18. page 252. col. 2. Filium Dei Messiam esse, primus Messias ipse, hoc est, Christus Jesus, Unigenitus ille Filius qui est in sinu Patris, [c'est-à-dire, selon lui, qui connoît les secrets de Dieu] nobis aperuit, & sic sanctissimams

Trinitatem coepit manifestare.

Ibid. ad v. 10. pag. 251. col. 2. Factorem mundi Deum Judzi certe cognoscebant: Verbum aurem, id est, secundam sanctissimæ Trinitatis Personam, aut Trinitatem ipsam, ut Judzi crederent, nulla certe lex aute Christum cogebat.

(2) Berr. 2. part. tom. 2. liv. 3. pag. 248. Tous ees admirables Mystères & les conséquences dont ils sont les principes, étoient rensermées dans ces trois cour-

# expressément, & il répéte plusieurs fois (1) que les deux grands mystères

tes paroles de Jesus-Christ à Nicodème: Personne n'est monté au ciel, si ce n'est celui qui est descendu du ciel, le Fils de l'homme qui est dans le ciel. Jamais rien de si grand n'étoit sorti de la bouche d'un homme.-Les Patriarches, les Prophétes, les anciens Docteurs du Peuple de Dieu n'avoient point parté ce divin langage. Moyse, quoique plus familier dans la maison de Dieu, ne sut point admis à ces hautes confidences.

(1) Ibid. tom. 8. q. 2. pag 80. Hæc Mysteria [Trihitatis & Incarnationis] credimus, Christo ipso revelante Religionis nov & secret A. quæ didice-

velante Religionis NOV E SECRETA, que didicerat in finu Patris, & que ante iplum NULLE HOMI-NUM FUERANT PATEFACTA. Joan. I. 18. Deum nemo vidit unquam: Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit.... Ante Christi adventum Israelitis veteribus NONDUM REVELATUM FUERAT Deum suum verum & unum submere in tribus personis realiter distinctis, quarum prima esser ab æterno Pater, secunda ab æterno Filius.

Ibid. pag. 151. Quod mysterium [trium in Divinis personarum] HACTENUS ABSCONDITUM, hominibus à Jesu Christo Filio Dei primò REVELATUM

EST.

Ibid. q. 4. pag. 238. Mysteria hæc sunt, [il parle de la Trimite & de l'Incannation] in quibus nova adoptio fundatur... Mysteria autem NULLI HOMI-NUM COGNITA, NEC 1PSI MOYSI primo legislatori PATEFACTA.

Ibid. tom. 3. liv. 7. p. 380. MOYSE ET LES PRO-PHÉTES ne sont point entrés dans ce Sanctuaire. Il étoit réservé au Fils unique de Dieu d'y introduire

les hommes.

Ibid. 10m. 4. liv. 8. pag. 60. En vertu du Mystère incompréhensible & IUSQUES-LA INCONNU DE L'IMCARNATION d'un Dieu, Jesus-Christ étoit le Fils de Dieu. Es pag 78. Le Divin Maître, à dessein de les faire entrer dans ces mystères de Religion INCONNUS A TOUS LES SIÉCLES, ne cessoit point de les rappeller

de la Trinité & de l'Incarnation avoient été inconnus avant Jesus - Christ; qu'ils n'avoient été révélés & découverts à aucun des hommes; que durant tous les siècles qui avoient précédé, ils étoient demeuré cachés dans le sein de la Divinité; qu'aucun des hommes n'en avoit eu connoissance, pas même Moyse le premier Législateur du Peuple de Dieu, ni Jean-Baptiste le plus éclairé & le plus favorisé des Prophétes ; qu'il étoit réservé au Fils unique de Dieu, à Jesus-Christ Homme-Dieu, d'introduire les hommes dans ces secrets, & de leur en faire pour la premiere fois la révélation : qu'enfin c'est par la révélation de ces Mystères que J. C. a établi sur la terre une Religion toute nouvelle qui n'existoit pas avant lui.

an caractère & à l'autorité de celui qui les annonçoit.

Toid. tom. 3. liv. 5. pag. 80. & 81. Le moindre des Docteurs entre ceux qui en seigneront dans le Royaume des Cieux, sera plus grand que Jean-Baptiste & présérable au Précurseur, par la sublimité des Mystères qu'it sera chargé d'annoncer au monde. Telles seront les vérités que le Fils unique a appris du Pere pour les révéler aux hommes, vérités adorables qui depuis tant de siècles étoient eachées dans le sein de la Divinité, & dont la manisessand pas même été confiée à Jean le plus éclairé & la plus savorisé de tous les Prophètes.

### Instruction Pastorale

Où en sommes - nous, & à quels hommes avons - nous à faire ? Est - ce donc que les Prophétes n'ont pas annoncé le Messie sous la qualité de Fils de Dieu? Et comment ont-ils pu l'annoncer sous cette auguste qualité, s'ils n'avoient aucune connoissance ni de la Trinité, ni de l'Incarnation ?

Contradiction entre ces deux Auteurs capital; & du Fr. B. avec ce même point.

Ici le Maître & le Disciple se divisent, du moins en apparence. Le Frere sur un point Hardouin déclare tout net que jamais le Messie n'a été prédit comme devant lui-même sur être le Fils de Dieu. Jesus-Christ, ditil, est le premier qui ait appris aux hommes que le Messie est le Fils de Dieu(1). Le Frere Berruyer au contraire avoue que les Prophétes ont annoncé le Messie comme le véritable Fils de Dieu son Fils naturel: mais il n'en persiste pas moins à prétendre qu'ils n'ont connu ni la Trinité des Personnes Divines, ni l'Incarnation (2).

Quelle absurdité! Les Prophétes auront donc sçu & auront prédit que

<sup>( )</sup> InJoan. cap. 1. adnot. ad v. 18. Ses paroles font rapportées ci-dessus, pag. 491.

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 8. q. 2. pag. 81. Sinc prævià mysterii utriusque revelatione prophetatus fuit Messias futurus Dei unius & veri verus naturalisque Filius.

le Messie seroit le véritable Fils de Dieu, son Fils par nature, sans sçavoir ni que Dieu a un Fils qui lui est consubstantiel & coéternel, ni que ce Fils unique se feroit homme pour sauver les hommes! Que ce discoureur s'accorde au moins avec lui-même. Il dit ailleurs (1) qu'en vertu du Mystère de l'Incarnation d'un Dieu, Jesus-Christ étoit le Fils de Dieu : il répéte plusieurs fois que l'humanité de J. C. ne seroit pas, & ne pourroit pas être appellée le Fils unique de Dieu, si elle n'étoit pas unie hypostatiquement à une Personne Divine : union qu'il est impossible de concevoir, sans concevoir en même-tems que cette Personne Divine s'est incarnée. Comment donc les Prophétes ont-ils pu annoncer le Messie sous la qualité de véritable & naturel Fils de Dieu, sans avoit aucune notion du Mystère de l'Incarnation; & comment auroient-ils pu connoître l'Incarnation d'une Personne Divine, sans sçavoir qu'il y a plusieurs Personnes en Dieu? La contradiction est palpable. Aussi le Frere Hardouin, plus hardi sans doute, mais plus con-

<sup>(1)</sup> Ibid. tom. 4. l. 8. pag. 60.

## Instruction Pastorale

séquent, traite-t-il sans façon d'imaginatifs & de réveurs, ceux qui veulent que les Juifs aient attendu le Mes sie sous le nom & la qualité de Fils de Dieu, sans avoir aucune idée du Mystère de la Trinité (1). Mais laissons ces auteurs s'accorder entr'eux, comme ils pourront, & contentonsnous de remarquer dans leur désunion même un des caractères inévitables de la nouvéauté, qui est de se contredire toujours par quelque endroit.

faussement & mal justifié croient qu'il n'exclut tion distincte & explicite.

Le Frere B. . La doctrine de ces Jésuites est fi manisestement contraire à la Foi de par ceux qui l'Eglise, que les Désenseurs du Frere Berruyer n'ont pu trouver d'autre qu'une révéla-moyen pour en couvrir en partie la difformité, que de répondre qu'il n'a entendu exclure dans les Patriarches & les Prophétes, que l'idée développée des Mystères de la Trinité & de l'Incarnation, telle que la révétation faite par J. C. nous l'a donnée, & telle qu'elle devoit être pour être l'objet d'une foi explicite (2).

(1) Nouvelle défense ... à Nancy, 3. Lett. p. ros.

<sup>(1)</sup> In Joan. cap. 1. adnot. adv. 18. pag. 252. col. Fingunt & somniant quo i volunt, qui dicunt ufitatum fuiffe apud Hebrzos Messiam vocari Filium Dei quamvis de sanctissima Trinitate nihil scirent.

Quand cela seroit vrai, le Frere Berruyer seroit toujours inexcusable de prétendre que des saints tels qu'Abraham, Moyse, & les Prophétes, ces hommes si favorisés de Dieu, & dont la foi nous est si souvent proposée pour modéle, n'ont point eu une foi distincte des deux principaux Mystères de la Religion. Mais il suffit de lire les textes de ce Religieux que nous venons de rapporter, pour être pleinement convaincu qu'il n'admet aucune for e de révélation de ces grands Mystères avant celle qu'il dit en avoir été faite pour la premiere fois par J. C. Hominibus à Jesu Christo Filio Dei primò revelatum est (1).

Ajoutons que toute la suite & l'enchaînement du système de ces auteurs ne permettent pas de leur attribuer une autre pensée. Il seroit facile d'en donner plusieurs preuves démonstratives: bornons-nous à une seule. C'est un des principaux points de leur doctrine, comme vous le verrez dans la suite, que la Religion de J. C. considérée dans ce qui en fait l'essence & le caractère propre, c'est-à-dire, com-

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 8. pag. 151.

### Instruction Pastorale

me ils l'expliquent eux-mêmes (1), en tant qu'elle renferme la croyance des Mystères révélés, & particulièrement des Mystères de la Trinité & de l'Incarnation, est une Religion nouvelle, qui n'existe que depuis J. C., & qui est essentiellement différente de celle par laquelle les hommes ont été sauvés avant sa venue. Or la Religion de J. C. ne seroit pas une Religion essentiellement nouvelle, Religionis nova secreta (2), si les Mystères qui en font l'essence avoient été révélés de Dieu & crus par quelqu'un avant J. C. Par conséquent, quand ces deux aureurs disent que les Mystères de la Trinité & de l'Incarnation ont été inconnus aux Patriarches & aux Prophétes, il est évident qu'ils excluent absolument toute espéce de révélation proprement dite de ces Mystères avant la venue de Jesus-Christ.

tion de ces Auteurs ren-Religion

La préten- Arrêtons-nous ici un moment. Quand on n'auroit pas d'autre reproche à faire verse les son- à cette doctrine, sinon qu'elle condemens de la tredit formellement l'enseignement

(1) Ibid. pag. 80.

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 8. pag. 138. Mysteria hat funt in quibus nova adoptio fundatur, & inesse suo speciali constituitur.

constant & perpétuel de l'Eglise, ç'en Chrétienne seroit assez pour la faire rejetter: mais & de l'auto-elle renserme un vice en quelque sorte rité de l'Egliplus capital: c'est d'ébranler, ou plutôt de sapper tous les sondemens de la verité de la Religion Chrétienne,

& de l'autorité de l'Eglise.

L'Eglise Chrétienne n'est pas moins bâtie sur le sondement des Prophétes que sur celui des Apôtres: Ædisicati super fundamentum Apostolorum & Prophetarum, dit saint Paul (1). Or comment l'Eglise peut-elle être bâtie sur le sondement des Prophétes, si les Mystères qu'elle propose à croire n'ont jamais été crus ni connus par les Prophétes?

L'autorité de l'Eglise une fois ébranlée, le fond même du Christianisme pourroit-il ne l'être pas? Sur quel fondement croyons-nous tous les dogmes que la Religion nous propose? C'est sans doute parceque J. C. qui les a enseignés & consiés à son Eglise, est véritablement Dieu & la Vérité même. Mais quels morifs avons-nous de croire avec certitude que J. C. est Dieu? Ses miracles sans doute lui rendent un té-

<sup>(1)</sup> Ephcf. II. 20.

moignage éclatant. Mais la preuve qui résulte de ses miracles, quelque forte qu'elle soit, ne doit pas être séparée du témoignage que les Prophétes, long-tems avant sa venue, ont rendu à la Divinité de sa Personne & aux principaux points de sa doctrine. J. C. n'a pas paru dans le monde comme un homme nouveau, qui n'eût point été promis, ni prédit, ni attendu Il ne s'est point annoncé comme l'anteur d'une Religion toute nouvelle, essentiellement différente de celle par laquelle les Patriarches, les Prophétes & les autres Justes avoient, été sauvés avant sa venue. Promis à nos premiers parensaussi-tôt après leur péché, comme l'unique Libérateur qui briseroit la tête du serpent & qui détruiroit l'empire du Démon: promis à Abraham, à Isaac, à Jacob, comme la race précieuse en qui toutes les Nations de la terre seroient bénies : annoncé à Moyse & par Moyse, comme le Prophéte & le Légissateur par excellence : figuré par les divers sacrifices, & par toutes les cérémonies de l'an-cienne loi : prédit d'âge en âge par David & par un grand nombre d'autres

Prophétes inspirés de Dieu; il avoit été dans tous les tems l'objet de la Foi, des désirs & des vœux ardens de tous les Justes. Le but de sa venue n'a point été de découvrir aux hommes des vérités & des Mystères jusques-là inconnus, ni de leur apprendre quels étoient les caractères propres du Messie : c'avoit été là proprement l'objet de la Mission & du Ministère des Prophétes. Ils avoient prédit plusieurs siécles auparavant toutes les qualités du Messie, & les principales circonstances de sa Naissance, de sa Vie, de sa Passion, de sa Résurrection, de son Ascension, de l'établissement de son Eglise, &c. La fonction propre du Messie étoit d'annoncer aux hommes qu'il étoit le Libérateur promis & attendu dès l'origine du monde; de pronver sa Divinité & la vérité de sa doctrine, non-sculement par les miracles sans nombre qu'il a opérés, mais encore par les oracles des Prophétes, & par le parfait accomplissement en sa Personne de tout ce que ces hommes animés de l'esprit de Dieu avoient prédit; c'étoit de proposer avec l'autorité d'un Dieu, d'exposer avec plus

de clarté, & de faire prêcher par toute la terre les Mystères & les vérités, qui, quoique révélés avant lui, n'avoient été connus distinctement que d'un petit nombre de Justes, & qui n'étoient exprimées qu'avec obscurité dans l'Ancien Testament. C'étoit d'expier par sa mort les péchés du monde, de satisfaire pleinement à la justice Divine, de réconcilier les hommes avec Dieu par l'effusion de son sang, d'abolir les sacrifices & les autres cérémonies impuissantes de l'ancienne Loi, qui n'avoient été prescrits que pour un tems, & en vue de lui; de leur substituer un sacrifice d'un prix infini, des Sacremens pleins d'efficacité, & un culte digne de Dieu: Sacrifice, Sacremens, Culte, qui avoient eux-mêmes été prédits par les Prophétes & figuré par tout le Culte extérieur de l'ancienne Loi. Ainfi, quoique J. C. l'unique médiateur de Dieu & des hommes, n'ait paru sur la terre que dans la plénitude des tems, il embrasse néanmoins tous les tems. Il étoit hier, il est aujourd'hui, & il sera le même dans tous les siècles, dit S. Paul; parcequ'avant sa venue comme après,

c'est la vertu toute puissante de son sang, c'est la soi en son nom, c'est l'opération de sa grace, c'est sa Religion sainte qui a sauvé, qui sauve & qui sauvera tous ceux qui sont sauvés: Jesus Christus heri, & hodie, ipse & in sacula (1).

Lors donc que ce divin Sauveur déclaroit aux Juiss qu'il est le Fils de Dieu, qu'il est égal au Pere, que le Pere & lui sont une même chose; il ne faut pas s'imaginer qu'il leur révélât pour la premiere fois des Mystères jusques - là inconnus à tous les hommes: mais supposant comme une vérité constante, révélée depuis longtems, attestée par les Prophétes, avouée par les Docteurs & les chefs de la Synagogue, que le Messie devoit être le Fils de Dieu & en cette qualité égal à Dieu le Pere, il ne faisoit qu'en rappeller le souvenir, qu'y rendre les esprits attentifs, & que s'appliquer à lui-même, à titre de Messie, des caractères que les Prophétes avoient marqués comme propres au Messie. Aussi ne voit-on pas, comme le re-

<sup>(1)</sup> Hebr. XIII 8.

marque très-bien M. Bossuet (1), que les Juiss aient jamais contesté à J. C. que le Messie dût être le Fils de Dieu. Il paroît au contraire par la question que le grand Prêtre lui fit au tems de sa Passion, s'il étoit le Christ, le Fils du Dieu vivant, qu'ils regardoient eux-mêmes la qualité de Christ & la qualité de Fils de Dieu comme inséparables. Ce qu'ils ne pouvoient fouffrir, c'est qu'un homme que la jalousse leur faisoit hair, se donnât pour le Christ, &, par une suite nécessaire, pour le Fils de Dieu : or d'où venoir chez les Juifs cet usage de donner au Christ le nom de Fils de Dieu, sinon, dit encore M. Bossuer, de ce que cette dénomination avoit passé des Patriarches à toute la Nation?

Vous voyez par-là, N. C. F. que rien n'est plus solidement affermi que

<sup>(1)</sup> Comment, in lib. Eccli, cap. 51. v. 14. tom. 1.
pag. 817. Tam vulgare apud Judæos Christum suturum Filium Dei, ut eum non alio magis nomine appellarent: quin ipse Pontisex ita adjuraret, Tu echristus Filius Dei? .... Neque unquam objecerunt Christo, quòd Christum Dei Filium, sed quòd se Christum, adeoque Dei Filium faceret. Queis liquet tam tritam, tam pervulgatam fuisse eam appellationem, quàm ipsius Christi: unde autem pervulgatam, nist ab ipsis Patribus ad universam gentem promanasset?

la foi de la Trinité & de l'Incarnation. Cette foi est aussi ancienne que le monde, quoiqu'avant la prédication de l'Evangile elle n'ait pas été aussi développée dans tous ceux qui appartenoient au Peuple de Dieu, quelle l'est maintenant. J. C. a répandu un nouveau dégré de clarté sur les anciennes révélations: il en a rendu la croyance & plus distincte & plus populaire; mais on ne peut pas dire qu'il en ait le premier donné la connoissance aux hommes.

Quelle incertitude au constraire la Objection inprétention des FF. Hardouin & Ber- fultantequ'ils fournissent ruyer ne répand-elle pas sur ces ado- aux incrédurables Mystères? Pleinement inconnus à tous les hommes, disent-ils, c'est I. C. qui en a fait pour la premiere fois la révélation : encore n'en a-t-il point parlé au commun des Juifs, & n'en. a t-il instruit clairement ses Apôtres eux-mêmes qu'après sa résurrection, & dans une Ecole privée, comme nous le verrons dans la suite (1). Ainsi, pendant au moins quatre mille ans, les Patriarches, les Prophétes, tous les Justes en un mot auront connu, adoré, & servi le vrai Dieu, sans sçavoir

(1) Voyez le Chapitre suivant, & Section III. chap. V. art. I.

Tome I.

qu'il subsiste en trois Personnes: auront attendu le Libérateur, sans avoir la moindre notion du Mystère de l'Incarnation: J. C. aura exigé que les hommes croient ces Mystères incompréhensibles & jusqu'alors inconnus, & il l'aura exigé sur le fondement unique de sa propre autorité; quoique cette autorité elle - même suppose nécessirement la connoissance & la certitude de ces Mystères. Quelle source d'objections un système fi mal construit n'ouvre-t il pas aux ennemis de la Religion?

Qu'est-ce que les Freres Hardouin & Berruyer, ou leurs partisans, auroient à répliquer à un incrédule, qui, tirant avantage de leurs pernicieux principes, leur tiendroit à-peu-près ce discours? Vous voulez que je croie fermement les Mystères incompréhensibles de la Trinité & de l'Incarnation, &, pout m'y déterminer, vous vous appuyez uniquement sur ce que J. C. en qualité de Fils de Dieu, pleinement instruit des secrets de Dieu son Pere, les a révélés aux hommes. Mais quelle certitude me donnez-vous que J. C. soit en effet le Fils de Dieu? Il ne peut l'être, de votre propre aveu, qu'en vertu de l'Incarnation: &

l'Incarnation suppose nécessairement la Trinité des Personnes Divines. Estce bien sérieusement que vous me dites (1), qu'en vertu du Mystère incom-préhensible & jusques - là inconnu de l'Incarnation d'un Dieu, J.C. étoit le Fils de Dies, Dieu lui-même & égal à Dieu ? Est-ce encore bien sérieusement que vous ajoutez, toujours du même ton (1), que le divin Maître, à dessein de faire entrer (les Juis ) dans ces Mystères de Religion, inconnus d tous les siècles, ne cessoit point de les rappeller au caracière & à l'autorité de celui qui les annonçoit? D'abord, comment accordez-vous cela avec ce que vous enseignez ailleurs (3), que J.C. n'a point exigé des Juiss qu'ils crussent les Mystères de la Trinité & de l'Incarnation; mais seulement qu'ils crussent qu'il étoit le Fils de Dieu, & que cette profession de foi étoit alors suffisante? En second lieu, y pensez: vous, dernous dire que pour toute preuve de ces Mystères, inconnus à tous les siècles, J. C. n'a allégué que son propre caractère & sa propre autorité?

(1) Berr. z. part. tom. 4. liv. 8. pag. 60.

<sup>(2)</sup> Berr. 2. part. tom. 4. liv. 8. pag. 78. & 79. (3) Ibid. tom. 8. pag. 158. 159. 160. 162. & 16 3.

Est-ce pour me convaincre & me faire sortir de mon incrédulité, ou n'est-ce que pour m'y enfoncer de plus !en plus, que vous me tenez un si étrange langage? Ne voyez-vous pas que vous supposez ce qui est en question, & que votre raisonnement n'est qu'un cercle grossierement vicieux? Comment voulez-vous que les Juifs crusfent que J. C. est le Fils de Dieu; s'il ne l'est, comme vous le dites, qu'en vertu d'un Mystère incompréhensible, & absolument inconnu jusqu'à lui? Il faut qu'un principe soit connu, avant que de pouvoir raisonnablement en tirer une conséquence. Or, de votre aveu, la qualité de Fils de Dieu en J. C. suppose le Mystère de l'Incarnation d'un Dieu. Il faut donc préalablement que ce Mystère soit connu, pour pouvoir croire qu'en vertu de ce Mystère, J. C. est le Fils de Dieu: & cependant vous assectez de nous dire dans la même phrase, que te Mystère incompréhensible par lui-même, étoit de plus inconnu à tous les hommes; &c qu'il l'avoit toujours été jusques-là. Si au moins vous disiez qu'en mêmetems que J. C. exigeoit des Juiss qu'ils le reconnussent pour le Fils de Dieu, il leur donnoit aussi connoissance du

double Mystère de la Trinité & de l'Incarnation; votre discours pourroit être conséquent: mais vous dites formellement le contraire, & vous prétendez (1) que J. C. vouloit que les Juiss le crussent le Fils de Dieu, indépendamment de la connoissance de

ces deux Mystères.

C'est à pure perte, poursuivra cer Incrédule, que vous dites, que J. C. ne cessoit point de les rappeller à son caractère, & à son autorité. Ce caractère, cette autorité étoient précisément ce qu'il s'agissoit de prouver; &, pour le prouver solidement, il falloit partir d'un principe qui fût déja. connu & avoué, ou du moins il falloit commencer par révéler clarement ce principe. Or vous prétendez qu'au lieu de procéder ainsi, J. C. a voulu que les Juifs crussent sur sa seule autorité qu'il étoit le Fils de Dieu, c'est-à-dire, qu'ils le crussent sur une autorité, laquelle, selon vous mêmes, étoit appuyée sur ces Mystères incompréhensibles & jusques-là inconnus, dont lui-même ne donnoit pas la connoissance au peuple qu'il instruisoit.

Ne fentez-vous pas que vous tom-

(1) Ibid.

Y iij

bez dans une absurdité toute semblable à celle que Tertullien reprochoit autrefois à Marcion, & que, comme cet hérétique, vous faites établir par J. C. une foi monstrueuse, pour me servir de l'expression de cer ancien Auteur (1), en prétendant qu'il 2 voulu qu'on le crût le Fils de Dieu, avant qu'on sçût qu'il y a en Dieu un Pere & un File?

Encore une fois, nous ne voyons pas ce que ces Auteurs pourroient répondre à un impie, qui se serviroit ainsi de leurs propres armes pour leur montrer qu'ils renversent eux-mêmes tout l'édifice de la Religion. Dans la doctrine de l'Eglise au contraire, tout se foutient à merveille. Les Juiss étoient inexcusables de ne pas croire J. C. lorsqu'il s'est dit le Fils de Dieu égal à son Pere, parceque d'un côté les Prophétes éclairés de Dieu & parfaitement instruits des Mystères de la Trinité & de l'Incarnation, avoient annoncé le Messie sous la qualité de Fils de Dieu; & que d'un autre côté les miracles de J. C. & l'accomplif-

<sup>(1)</sup> Tertull. lib. 3. contra Marcion. cap. 4. Novus, opinor, novè venire voluit, Filius ante Patris professionem & missus ante mandantis autoritatem : ut & ipfam fidem monstrosissimam induceret, qua ane crederetur Christum venisse, quam sciretur suisse.

fement des prophéties en sa personne, prouvoient évidemment qu'il étoit en esset le Messie promis & prédit depuis tant de siécles. Or dès qu'il est démontré que J. C. est véritablement le Fils de Dicu, c'est une impiété de ne se pas soumettre à toutes les vérités qu'il enseigne.

#### CHAPITRE VII.

Autre attaque que le Fr. Berruyer porte à la certitude de la révélation des Mystères de la Trinisé & de l'Incarnation, en prétendant que Jesus-Christ n'en a instruit ses Apôtres qu'après sa Résurrection dans une Ecole privée, & que les Apôtres n'en ont parlé non plus que dans le particulier.

Es Anteurs ayant pris l'étonnant parti de ne dater la premiere révélation des Mystères de la Trinité & de l'Incarnation, que du tems de la prédication de J. C., ils devoient au moins conserver à une si importante révélation, toute son autenticité & sa publicité. Il semble au contraire qu'ils n'ayent eu en vue que de la Y in

couvrir d'incertitude & de nuages.

Le Frere B. que J. C. étades feuls Juift, ne leur cune connoissance de Mystères de la Trinité & de l'Incarnation.

I. Le Frere Borruyer avance d'abord fourient, 1. à te sujet deux principes de sa façon. bli le Docteur Le premier (1) que « J. C., quant à son " ministère personnel & à sa sonction a donné au- » de Docteur, n'a été envoyé qu'aux » brebis perdues de la Maison d'Israël. « & qu'il a été établi spécialement le " Ministre des Juifs circoncis. " Le second, qu'en cette qualité, J. C. n'a point exigé des Juifs, à qui il prêchoit, qu'ils crussent les mystères de la Trinité & de l'Incarnation, mais seulement qu'ils le reconnussent pour le Fils de Dieu un & véritable. « Cette » profession de Foi, dit-il (2), étoit " luffisante alors, c'est-à-dire, durant » la vie mortelle de J. C. & même

> (1) Berr. 2. part. tom. 8. quest. 1. pag. 33. Verum est nihilominus, quantum pertinet ad ministerium personale, & ad docendi munus, Christum non effe missum nist ad oves qua perierant domus Israël, & Circumcifionis, ut ait Paulus, ministrum specialem conftitutum fuiffe.

> (2) Berr 2. part. tom. 8. q. 1. pag. 159. Dim adhuc mortalis viveret, & Circumcisionis minister Jefus Christus Judzis tantum, non etiàm & Gentibus; regni sui adventum prædicaret, voluit se quidem credi ab eis Filium Dei , sed Dei unius & veri : .... erat tunc ilta fidei confessio sufficiens & necessaria. Si plus to iplis exigerer Christus, respondere utique poterant : . . . Sed neque si tres funt in Deo uno, quem colimus, personz, quarum prima Pater, se-cunda Filius sit, audivimus, Voyez auss Ibid. p. 162-€ 163,

» jusqu'après la ruine entiere de la » ville & du Temple de Jérusalem; » & si J. C. en avoit demandé davan-» tage, les Juifs auroient pu lui répon-» dre qu'ils n'avoient jamais oui dire, » que le Dieu unique qu'ils adoroient, » subliste en trois Personnes.

De-là il conclut que la croyance de ces deux Mystères n'étant pas nécessaire aux Juifs, c'est-à-dire, au peuple à qui seul J. C. avoit été envoyé en qualité de Docteur, mais seulement à l'Eglise des Gentils, qui ne devoit, ditil, se former proprement qu'après la réprobation totale de la Synagogue, le divin Maître n'a point parlé, ni dû parler de ces Mystères dans ses prédications publiques.

Par une autre conséquence de ces Cequ'il dit, faux principes, il soutient, à l'imita après le Fr. H. de la mation du Frere Hardouin, que durant niere de con-le ministère public de J. C. le baptême tême avant la que ses Disciples onféroient par son Résurrection ordre au rapport des Evangélistes (1), quoiqu'il eut la même vertu & la même efficacité qu'il a eu depuis, n'étoit pas administré au nom de la Sainte Trinité, mais au seul nom de

<sup>(1)</sup> Joan, IV. 2.

J. C. & qu'il n'exigeoit pour disposition, que la foi en J. C. comme au Messie, au nouveau Législateur, au Fils, & à l'envoyé de Dieu (:).

Il est permis aux Théologiens Catholiques d'êtrepartagés sur la maniere dont le Baptême s'administroit avant la mort de J. C. L'Eglise leur laisse cette liberté sur un point qui n'est pas décidé, & sur lequel l'Ecriture & la Tradition ne nous donnent pas suffisamment d'éclaircissement. Mais quelqu'opinion qu'on embrasse sur cette question, l'Eglise ne souffrira jamais

(1) Hard. in Joan. cap. 4. adnot. ad v. 2. Fuit hic Baptifmus ab Apostolis in Nomine Christi collatus, gratiam nihilominus ipse extraordinarie impartiens ex opere operato, tametsi cum expressa Trininitatis invocatione non conferebatur, quippe quz nondum erat imperata.

Berr. 2. part. tom. 8. q. 2. pag. 150. Hactenss [ avant la Résurrection de Jesus-Christ, ] Baptisma conferebatur in sola fide & appellatione Jesu Christi Filii Dei qui venerat, cum antea Baprifmus Joannis conferretur in nomine Filii Dei qui proxime venturus

Ibid. tom. 2. liv. 3. pag. 253. Le Baptême que re-curent alors ceux des Juifs qui crurent en Jesus-Christ, n'étoit pas comme le Baptême de Jean une pure cérémonie, & une pure profession extérieure des sentimens du cœur : il effaçoit les péchés, il en remettoit la peine, il conféroit la grace qu'il fignifioit, & il demandoit pour disposition la foi en Jesus-Christ, comme au Messie, au nouveau Législateus, au Fils , & à l'envoyé de Dieu.

qu'on enseigne dans son sein qu'il y a eu un tems, (le tems même que J. C. a passé sur la terre, ) où la foi des mystères de la Trinité & de l'Incarnation n'étoit pas une disposition nécessaire pour être admis au saint Baptême.

Il y a même un trait du livre des Actes qui donne lieu de penser, que le Baptême de J. C. n'a jamais été conféré autrement que par l'invocation expresse des trois Personnes de la Trinité. On y voit que saint Paul étant à Ephèle, & y trouvant quelques Disciples qui n'avoient pas entendu parler du Saint-Esprit; surpris de leur ignorance, il leur demanda quel Baptême ils avoient donc reçu; & ils lui répondirent qu'ils n'avoient reçu que le Baptême de Jean (1). Cette demande de l'Apôtre suppose manisestement que dès les premiers tems du Christianisme on n'admetroit aucun adulte au Baptême de J. C. qu'il ne fût inftruit du mystère de la Trinité, & qu'il n'en fît une profession de foi distincte. Il est même naturel d'en conclure, que dans l'administration de ce sacrement,

<sup>(1)</sup> A&. XIX. 1. 2. & 3.

# 516 Taffruction Paftorale

on a toujours invoqué nommément le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit.

II. Si J. C. quoique chargé spéciale-Il enseigne, 2: Que J. C. ment de l'instruction des Juifs, leur a n'a instruit clairement laissé ignorer pleinement les mystères ses Apôtres de la Trinité & de l'Incarnation, il mêmes de ces deux Myste-n'aura pas sans doute manqué d'en res qu'après instruire clairement les Apôtres, qu'il tion & dans destinoit à être les chefs & les Docune école pri-teurs de son Eglise. Le Frere Berruyer est enfin force d'en convenir : mais il prétend que cette instruction, J. C. ne la leur a donnée qu'après sa résurrection. « Le Mystère de trois Person-» nes en un seul Dieu, dit-il (1). étoit » du nombre des vérités dont le Sau-» veur disoit à ses Apôtres aux appro-» ches de sa Passion, & la derniere » fois qu'il leur parla, j'ai encore bien n des choses à vous dire, mais vous ne » pouvez pas les porter maintenant.

Hé quoi! direz-vous, J. C. ne leur

<sup>(1) 2.</sup> part. tom. 8. pag. 159. Nondum erat difertè & explicité revelatum omnibus, sed nec ipsis, credo, Apostolis mysterium in Deo uno personarum, quarum prima esset ab æterno Pater, secunda ab æterno Filius, tertia ab æterno Spiritus sancus. Issud ex illis erat, de quibus dicebat discipulis Jesus jam morti proximus, & in ultima sua cum illis collatione, Joan. XVI. 12. Adhuc multa habeo vohis dicere, sed non potestis portare modo.

avoit-il pas dit bien clairement (1) qui me voit, voit aussi le Pere.... Je Juis dans le Pere , & le Pere est en moi ? N'avoit-il pas dit aux Juifs mêmes en présence de ses Apôtres, le Pere & moi nous sommes une même chose (2)? Dans cet entretien même qu'il eut avec ses Disciples immédiatement avant sa Passion, ne leur dit-il pas (3): Je ne vous appellerai plus serviteurs, ... mais je vous ai appelle mes amis, parceque toue ce que j'ai appris de mon Pere, je vous en ai donné connoissance? Tout cela est vrai, répond le Frere Berruyer, & cependant J. C. n'avoit parlé jusquesdes mystères de son Royaume qu'avec tant de réserve & de précauston, que ses Apôtres, encore dépourvus d'intelligence, n'en avoient pas de connoissance distincte. Il ne leur en avoit parlé qu'en paraboles & d'un style énigmatique. Nous mêmes, ajoutet-il'(4), nous n'employons ces textes

<sup>(</sup>r) Joan. XIV. 9. & 10.

<sup>(2)</sup> Joan. X. 30. (3) Joan. XIV. 15.

<sup>(4) 2.</sup> part. tom. 8. pag. 150. Illis quidem [Apostelis] Dominus Jesis ante mortem suam, nota secrat que d Patre audierat, id est, universa & singularegni sui mysteria, sed cum illa cautione ut à discipulis, qui, teste magistro, adhuc sine intellesse

sacrés pour prouver le mystère obscur de la Trinité, que parceque nous avons d'ailleurs une connoissance & une foi distincte de ce Mystère par l'enseignement de l'Eglise, sans quoi ces mêmes textes ne nous paroîtroient qu'un langage figuré, parabolique, & plein d'obscurité.

Ce n'est donc, continue-t-il (1), qu'après sa'résurrection, & dans une

erant, nondum distincte ac perfecte intelligerentur. Dicebat illis Christus, post ultimam cum illis Coenam ad Crucem properans: Hec in proverbiis locutus sum vobis: venit hora ut jam non in proverbiis loquar vobis, sed palam de Patre annuntiabo vobis.... Joan. XVI. 25. Atqui jam dixerat Christus coram Apostolis fuis : Ego & Pater unum sumus .... Qui videt me videt & Patrem .... Quia ego in Patre, & Pater in me eft, & plura hujusmodi ex quibus realem trium in Deo uno personarum distinctionem recte arguimus ac demonitramus, efficaciter consequentia legitima nos, quibus dogmatis illius, &obscuri quamvis mysterii veritas per docentem Ecclesiam credenda diftinctè proponitur. Et istud nihilominus, ex Domini nostri Jesu Christi testimonio, erat de Patre nondum pa. lam, sed in proverbiis annuntiare.

(1) Ibid. pag. 161. Reservata claræ & distincte eruditioni hora, ... tempus erat illud, quo Resurrectionem inter & Ascensionem suam, loquebatur Jesus Apostolis suis de regno Dei. . . . Sed que in privatá hujus temporis Schola, à Magistro exmortuis suscitato erectà, palam & aperte discipulis reve-lata sunt Dogmata & Mysteria.... non tam ex Apostolorum feriptis, quam ex corum prædicatione, per Ecclesiam infallibiter docentem tradità, perpetuoque tradenda, in eadem qua primum tradita sunt, inte-

gritate & luce, Divinitus transferunt.

école particuliere érigée pour lors par le divin Maître, in privata hujus temporis schola, qu'il a révélé clairement & sans nuages à ses Apôtres les dogmes & les mystères de sa Religion : & la connoissance qu'il leur en a donnée pour lors & de cette maniere, est parvenue jusqu'à nous, non pas tant par les Ecrits des Apôtres, que par leurs prédications ( ou plutôt par leurs inftructions particulieres, ) qui nous ont été transmises par l'enseignement infaillible & perpétuel de l'Eglise. C'està-dire, en un mot, que tout ce qui concerne la Doctrine Chrétienne s'est traité dans un profond secret entre J. C. & ses Apôtres: que c'est à eux seuls qu'il a révélé les mystères de la Trinité & de l'Incarnation & les autres dogmes de la Religion : qu'il ne leur a même fait cette importante révélation qu'après sa résurrection & dans une école particuliere; & qu'enfin cequ'il leur a enseigné alors dans le secret de cette école, ce n'est pas par les Ecrits des Apôtres, mais uniquement par l'enseignement de l'Eglise que la connoissance en est parvenue jusqu'à nous. Apparemment, direz-vous, qu'au Il enfeigne, moins les Apôtres, après la descente 3. Que les A-du Saint-Esprit, auront publié haute-pôtres n'en ment ces précieuses vérités que J. C. plus que dans leur avoit apprises dans le secret? Point des instructions particu. du tout, vous dira le Frere Berruyer.

des instructions particudu tout, vous dira le Frere Berruyer.

Ils ont suivi la même méthode que
leur Maître. L'unique objet qu'ils se
font proposé dans leurs prédications
publiques, a été d'établir que J. C. a
été fait Fils de Dieu un & véritable.
A l'égard des mystères de la Trinité,
de l'Incarnation & des autres dogmes
du Christianisme, ils n'en faisoient
pas la matiere de leurs discours publics. Ils en réservoient la connoissance
à des instructions privées qu'on faisoit
à ceux qui se disposoient prochainement au Baptême (1).

Si vous insistez encore & que vous

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 163. Similiter Evangelistarum & Apostolorum, dum scriberent, aut prædicarent, sinis primarius is erat, ut Jesum Christum Messiam esse probaent, &c. Pag. 166. Unde quemadmodum Christas de seipso usurpare solitus erat, sic & Apostoli dum de Christo loquuntur & scribunt... Pag. 167. Sic cæteri omnes Evangelista & novi Testament scriptores. Hoc primum scilicet edocendi erant Judas, ad Mysteria trium in Deo uno personarum, Verbi ab æterno geniti, & cætera Resigionis Christianæ dogmata, deinceps privata magistrorum surum institutione evehendi. Et pag. 169. Mysteria, sacramenta, placita, dogmata, ... PRIVATE RESERYABANTUR INSTITUTIONE.

demandiez en quel tems ces instructions particulieres ont commencé, & en derniere qui sont ceux qu'on y admettoit, n'at-analyse de fon système, tendez pas sur cela un éclaircissement que tous les bien net. A s'en tenir à ce qui vient Apotres sont d'être cité, il seroit naturel de penser voir instruit que le Frere Hardouin fait commencer les Fidéles de cette espéce d'instruction dès les premiers tems de l'Eglise chrétienne, & qu'il n'en exclut aucun de ceux qu'on préparoit au Baptême; mais il ne paroît pas que ce soit là son intention. Vous en pouvez juger par une réflexion qu'il fait & que nous avons deja rapportée ailleurs. « Saint Jean, dit-» il, auroit pu dire avec vérité, le » Fils de Dieu s'est fait chair, parceque » le Verbe qui s'est fait chair dans le » tems, est de toute éternité le Fils » du Pere; mais il a évité à dessein » de s'exprimer ainsi, parceque dans so le tems qu'il écrivoit son Evangile, » le mot de Fils de Dieu, dans le » langage commun & ordinaire des . Chrétiens, ne significit directement » que la sainte humanité de J. C.... » C'est pourquoi si saint Jean s'étoit » exprimé de la sorte, les Fidéles, par une suite du langage auquel ila

4. Il refulte analyse de Apôtres font

# 522. Instruction Pastorale

» étoient accoutumés, auroient crut » qu'il avoit voulu dire que l'huma-» nité de J. C. s'étoit faite homme; » ce qui est tout-à-fait absurde (1).

Il est évident qu'aucun Fidéle, pout peu qu'il soit instruit du mystère de la Trinité, n'est capable d'une pareille méprise. Sa Religion lui apprend qu'il y a trois Personnes en Dieu, & que la seconde est le Fils. Ainsi supposé que saint Jean eût dit, le Fils de Dien s'est fait chair; les plus simples des Chretiens entendroient sans peine ces paroles, & ne leur donneroient pas un autre sens qu'à celles-ci, le Verbe s'est fait chair, parcequ'il sçait que le Verbe & le Fils de Dieu sont deux termes synonimes, qui signisient la seconde Personne de la Sainte Trinité. Pourquoi donc le Frere Berruyer s'imagine-t-il qu'une proposition si simple & si conforme aux premiers élémens du Christianisme auroit été une énigme pour les premiers Fidèles, jusqu'au point de leur faire croire que Phumanité de J. C. s'étoit faite homme, si ce n'est parcequ'il est persuadé, & qu'il

<sup>(1)</sup> Ibid. pag:105. Voyez son texte latin rapporté si-dessus, chap. III. art. 2. pag. 368.

veut qu'on le soit, qu'au tems où saint Jean a écrit son Evangile, les Chrétiens étoient encore dans une profonde ignorance du mystère de la Trinité & de la filiation éternelle du Verbe? Or il est constant (\*), & c'est un fait dont les Peres les plus anciens recueillis par Eusebe, saint Jérôme, faint Epiphane, & les autres Ecrivains Ecclésiastiques nous assurent, que saint Jean n'a écrit son Evangile que vers la fin du premier siècle, plus de soixante ans après l'Ascension de J.C., & lorsque tous les autres Apôtres Étoient morts. D'où il suit que tous les Apôtres auroient terminé leur carriere sans avoir donné aux Fidéles qu'ils instruisoient, les premières no-

<sup>(\*)</sup> Le Frere Hardouin [ Prefat. in Evangel. & in Epift. Joan.] & le Frere Berruyer [ 2. part. tom. 8. pag. 150.] précendent, sans en alleguer aucune preuve, que saint Jean a composé son Evangile & se Epîtres quelque tems avant la destruction de Jerusalem: mais en cela ils ont contr'eux le consentement de tous les Auteurs Ecclésastiques. D'ailleurs, quand même on leur accorderoit ce qu'ils veulent, le sainfonnement que nous saitons, auroit encore presque toute sa force, pussqu'il s'ensuivroit qu'au moins jusqu'à la ruine de Jerusalem, c'est-à-dire, durant plus de quarante ans, les Apôtres ne se sont nullement mis en peine d'instruire les Fidéles du grand Mystère de la Trinité.

# 514 Instruction Pastorale

tions du mystère de la Trinité. Quelle horreur!

Nous croirions faire injure à votre foi, si nous nous arrêtions à réfuter toutes ces assertions, qui ne sont qu'un tissu de faussetés manifestes. Nous avons fait voir dans la premiere Partie de cette Instruction (1), que c'est attaquer la Tradition dans sa source, la dépouiller de toute autorité, & rendre incertains nos dogmes sacrés, que d'avancer que J. C. & ses Apôtres ne les ont enseignés qu'en secret & à des personnes affidées. Bornons-nous ici à une seule réflexion : c'est que les icandaleuses propositions des Freres Hardouin & Berruyer ne tendent à rien moins, qu'à anéantir absolument la certitude de la révélation de nos deux principaux Mystères. Jusqu'à la venue de J. C. ces Mystères n'auront point été révélés, & n'auront été con-nus de personne! J. C. n'en aura donné aucune connoissance aux Juiss dont il étoit spécialement le Docteur! Il n'en aura instruit ses Apôtres qu'après sa Résurrection, & dans une école

<sup>(1)</sup> Voyez la premiere partie, chap. III. nomb. 2. pag. 194. & fuiv.

dans ses Ecrits, & que l'Eglise Chrétienne n'a jamais connue! Les Apôtres n'en auront point parlé non plus ni dans leurs prédications, ni dans leurs écrits, mais tout au plus dans des leçons particulieres! Enfin, quand on veut remonter à l'époque de ces prétendues leçons secrettes, il se trouvera que plus de soixante ans après l'Ascension de J. C., les Chrétiens n'avoient pas encore la moindre teinture du mystère de la Trinité. Peut - on rien imaginer qui favorise davantage le Socialianisme & l'incrédulité?



#### CHAPITRE VIII.

Toutes les preuves du Mystère de la Trinité qui se trouvent dans l'Eeriture Sainte & dans les Prieres publiques de l'Eglise, sont détruites par les Freres Hardouin & Berruyer.

Pour peu qu'on soit versé dans l'étude de la Théologie, ou de l'Histoire Eccléssastique, on sçait que les Peres de l'Eglise, les Conciles, & tous les Défenseurs de la Foi n'ont jamais cessé de faire usage de l'Ecriture-Sainte pour combattre les diverses hérésies qui se sont élevées contre le dogme de la Trinité. Ces armes puissantes & toujours victorieuses sont toutes enlevées à l'Eglise par les Freres Hardouin & Berruyer.

Toutes les preuvestirées de l'Ancien toutes les preuves tirées de l'Ancien toutes les preuves tirées de l'Ancien Testament, dès qu'ils prétendent que détruites d'un feul coup par ni Moyse, ni les Prophètes, ni aucun des Auteurs. des auteurs facrés qui ont vécu avant la venue de J.C., n'ont connu les mys-

tères de la Trinité & de l'Incarnation. Comment ces saints hommes auroientils pu rendre témoignage à ces Dogmes sacrés, s'ils n'en avoient pas la moindre idée?

Aussi le Frere Hardouin dir-il, Note du Fr. qu'il faut bien se garder d'entendre ce y. du Pf. des trois Personnes de la Trinité ces 32. Verbo Doparoles du Pseaunie XXXII., VERBO matifunt, &c. DOMINI CŒLI FIRMATI SUNT ET Confondue SPIRITU ORIS EJUS OMNIS VIR-TUS EORUM: les cieux ont été affermis min. par le Verbe du Seigneur : & toute l'armée céleste a été produite par l'esprit de sa bouche ( ).

Où est donc le danger d'entendre ce Texte sacré comme l'ont entendu les Peres de l'Eglise, & en particulier Saint Irenée (2), saint Athanase (3), faint Basi e (4), saint Epiphane (5),

(1) Hard. in Joan. cap. 1. alnor. al v. 1. pag. 244. col. 2. Cave autem Verbum idem hoc loco intelligas, atque eo Pfalmi 31. v. 6. Verbo Domini cæli firmati funt... Nam Verbum substitens ac personale quod est à solo Patre, distingui oportet à verbo transeunte, seu jussu Dei, qui concipitur esse à nacura, five ab omnipotentia Des.

(2) S. Iren. lib. . adverf. hærefes. cap. 8.

( ) S. Epiphan. hæres. 71. quæ est Photinian. n. 4. pag. 832.

H. au fujet de mini cœli firpar S. Batile . & par Bellar-

<sup>(3)</sup> S. Athan. Epift. ad Serapion. tom. 1. p. 205. (4) S. Baiil. in Pfalm. 32. & lib. de Spiritu fancto, cap. 16. num 38. tom. 3. pag. 31.

faint Augustin (1), Cassiodore (2), & après eux les plus célébres interprétes, tels que Bellarmin & M. Bossuet (3)? Le Frere Hardouin, ce sçavant du premier ordre, s'est il flatté d'être plus éclairé que le grand saint Basile, qui n'a pas fait dissiculté d'opposer ce passage aux ennemis de la Divinité du Saint-Esprit? "Où sont, dit ce "Pere (4), ceux qui sont peu de cas "du Saint-Esprit, qui l'excluent de

(1) S. August. Enarrat. 3. in Plalm. 32. num. 5.

(2) Cassiodor. in Psalmum 32.

(3) Voyez M. Bossuet, tom. 1. sur cet endroit du nume 32.

S. Basil. tom. 1. spag. 135. Ubi sunt qui Spi-

thum sanctum floccifaciunt ? ubi sunt qui illum & potentià creatrice separant? Ubi sunt qui ipsum 🌡 Patris & Filii conjunctione dirimunt? Audiant Pfalmum dicentero, Verbo Domini cæli firmati sunt, & spiritu oris ejus omnes virtutes corum. Non enim Vetbum existimabitur communis hæc locutio esse qua ex nominibus ac dictionibus confistit : neque Spiritus, vapor in aëra diffusus ; sed & Verbum , quod in principo erat apud Deum, & Spiritus sanctus, qui hanc propriè sortitus est appellationem. Quemadmodum igitur Verbum opifex firmavit cœlum, fic Spiritus qui ex Deo, qui à l'arre procedir, hoc est qui ex ore illius est, ut ne ipsum externam quamdam rem aut creaturam esse judices, sed tanquam hypostatim in Deo habentem glorifices, omnes ejus virtutes limul intulit .... Quoniam igitur servator Verbum Domini eft, & Spiritus sanctus oris ipsius Spiritus eft: uterque autem in cœlis & virtutibus eorum creandis pariter operam contulit; idcirco dictum est, Verbe Domini cali firmati sunt , & Spiritu oris ejus omnes virtutes corum,

» la

» la puissance créatrice, qui le sépa-"rent du Pere & du Fils? Qu'ils » fassent attention à ces paroles du » Pseaume. Sans doute que par le » Verbe du Seigneur, on n'entendra pas » une parole extérieure composée de » mots & de syllabes, ni par l'Esprit » qui procéde de la bouche du Seigneur, » un souffle ou une vapeur qui se dis-» fipe dans l'air. Le Prophéte parle " manifestement de ce Verbe Divin, » dont saint Jean dit, Au commencenent le Verbe étoit avec Dieu; & » du Saint-Esprit, qui est si souvent » appellé dans l'Ecriture, l'Esprit du » Seigneur. Comme donc il est dit du " Verbe créateur avec le Pere, qu'il » a affermi les cieux, il est dit de " même du Saint-Esprit, de l'Esprit » qui est de Dieu, qui procéde du " Pere, ou, suivant l'expression du " Prophéte, qui procéde de la bouche " du Seigneur, qu'il a créé conjointe-" ment avec le Verbe toute la milice » du ciel; afin qu'on ne le prenne pas " pour quelque chose de créé & d'é-" rranger à Dieu, mais qu'on le glo-" risie comme une Personne subsis-" rante en Dieu.... Le Verbe du Sei-Tome I.

» gneur c'est J. C. notre Sauveur : " l'Esprit de la bouche du Seigneur, " c'est le Saint-Esprit : l'un & l'autre » ont coopéré inléparablement avec » le Pere à la création de l'univers, » & c'est ce que le Prophéte exprime » par ces paroles, Verbo Domini, &c. En effet, comme Bellarmin le remarque très - judicieusement (1), " quoique les termes de Verbe & d'Es-» prit du Seigneur puissent absolument » s'entendre du commandement de » Dieu; on ne peut pas douter néan-» moins que le Saint-Esprit, en choi-" sissant ces expressions, n'ait voulu " insinuer le mystère de la Sainte Trinité, qui dans la suite devoit être

<sup>(1)</sup> Bellarmin in hunc locum, Quamvis autem per Verbum Domini , & Spiritum oris ejus postit imperium Domini simpliciter accipi, tamen fine dubio Spiritus sanctus infinuare voluit per hæc verba Mysterium sanctissima Trinitatis, quod tempore novi Testamenti revelandum erat. Neque movere nosdebet, quòd videatur Propheta creationem coeli tribuere Verbo, & creationem stellarum Spiritui sancto, quasi Dominus Pater per Verbum colos fecerit, & per Spiritum fanctum stellas. Nam propter unitatem essentiæ, quæ est virtus operatrix, indivisa sunt opera Trinitatis; & ideo cum dicitur Deus Pater per Verbum creasse colos, intelligitur non fine Spirite fancto id fecife; & cum dicitur virtus feu exercitus gœlorum esse à Spiritu oris Domini, intelligieus etiam esse à Verbo, quod ab ejusdem Patris ore proredit, & à quo Verbo Spiritus ipse procedit,

» révélé avec plus de clarré dans le » Nouveau Testament. Il ne faut pas » non plus être arrêté par ce que le » Prophéte paroît attribuer au Verbe » la création du ciel, & au Saint-Es-» prit la création des étoiles ; comme » si Dieu le Pere avoit fait le ciel par » son Verbe, & les étoiles par le Divine, qui est la puissance créa-» trice, fait que les œuvres des trois » Personnes sont inséparables. C'est » pourquoi quand l'Ecriture - Sainte » dit que Dieu le Pere a créé les cieux " par son Verbe, il faur concevoir » qu'il ne l'a pas fait sans la coopéra-» tion du Saint-Esprit : & quand elle » dit que la vertu, ou l'armée des se cieux a été créée par l'Esprit de la " bouche du Seigneur, il faut entendre que ce même effet a été produit " aussi par le Verbe, qui procede lui-" même de la bouche du Pere, & de » qui le Saint-Esprit procéde comme . du Pere. »

Ces Religieux ne respectent pas datirées du
vantage les preuves que la Tradition NouveauTesa roujours tirées du Nouveau Testatament pareillement dereillement dereillement dement. Et d'abord ils font main basse truites par Zij

sur toutes celles qui se trouvent dans l'Evangile. Comment en pourroit-il subsister une seule, après que le Frere Berruyer nous a dit positivement, que J. C. n'a point révélé aux Juifs le double mystère de la Trinité & de l'Incarnation; & que si quelquefois il en a parlé à ses Apôtres avant sa Résurrection, ce n'a été qu'en paraboles? Aussi assure-t-il de nouveau dans ses Défenses (1), qu'on ne trouve dans les discours de J. C. ni le nom du Verbe ni la distinction des Personnes. Ils rejettent pareillement les preuves de ce Mystère qu'on voudroit tirer des autres Ecrits des Apôtres qui composent le Nouveau Testament; puisque nous venons d'entendre dire au Frere Berruyer, que les Apôtres n'ont point eu pour objet dans leurs Ecrits, non plus que dans leurs prédications, dum scriborens aut prædicarent, de parler de ces sublimes Mystères.

Pourrions-nous n'être pas effrayés d'une si audacieuse entreprise, qui attaque du même coup & la certitude de nos plus grands Mystères, & la

<sup>(1)</sup> Nouvelle défense, &c. à Nancy, premiens Lettre, pag. 17.

destination des Livres Saints, & l'autorité infaillible de la Tradition, qui a toujours puisé dans ces sources sacrées des preuves triomphantes de la vérité de nos Mystères? Le Frere Berruyer avoue que souvent on lui a fait sur cela une difficulté dont des personnes raisonnables lui ont paru allarmées (1); qui est que le mystère de la Trinité sera donc cru sans révélation écrire? En effet la difficulté est grave : mais elle le touche peu. Il y répond en premier lieu, que, quand même ce Mystère ne seroit pas écrit, il n'en faudroit pas moins le croire, & qu'il y a bien d'autres vérités de foi qui ne Sont pas contenues dans l'Ecriture-Sainte : en second lieu, que ce Mystère est expressément révélé dans ce passage de la premiere Epître de saint Jean, il y en a trois qui rendent témoignage dans le ciel , le Pere , le Verbe , & le Saint-Esprit.

Ce téméraire croit-il donc que les Quelle arsentinelles d'Israël préposées à la garde denner, à la du dépôt sacré se contenteront de pa- révélation du reilles réponses ? Il faudroit sans doute Trinité, que

<sup>(1)</sup> Ibid. Lettre 3. pag. 106. 107. & 108.

pas écrite.

de prétendre croire le Mystère de l'adorable Trinité, quand même il ne seroit pas érit, & que la révélation que Dieu en a faite ne nous seroit connue que par la Tradition. Mais quel excès d'aveuglement n'est-ce pas, d'abuser de ce principe pour représenter comme inutiles à la défense de la Foi, & comme incapables de faire preuve par eux-mêmes, cette multitude de textes Divins, dont l'Eglise s'est toujours servie, & se ser encore aujourd'hui pour fermer la bouche aux ennemis de ce Mystère! Quelle perfidie dans un Religieux & un Prêtre Catholique, de dépouiller ainsi l'Epouse de J. C. des seules armes qu'elle ait en main, pour convaincre & pour ramener à la Foi, des hérétiques qui ne reconnoissent ni son autorité, ni celle de la Tradition!

Tous les Catholiques sçavent qu'il y a des vérités de Foi qui ne sont pas expressément contenues dans l'Ecri-ture: mais ils sçavent aussi que par un esset sensible de la protection de Dieu sur son Eglise, les dogmes capi-taux de la Religion y sont tous énon-cés assez clairement, pour mettre les

défenseurs de la Foi en état de confondre les hérétiques, & de réfuter presque toutes les erreurs par l'autorité des Livres Saints. Qu'on parcoure les diverses hérésies qui se sont succédées depuis la naissance du Christianisme: il ne s'en trouvera presqu'aucune contre laquelle l'inépuisable arsenal des Ecritures n'ait fourni aux saints Docteurs des armes offensives & défensives, qui ont servi tout à la fois & à combattre l'erreur, & à affermir la foi des Fidéles. Nous dire froidement après cela que pour la défense du mystère de la Trinité, qui est le point le plus capital, & en même-tems le plus incompréhensible de la Religion, l'Eglise Catholique n'a besoin que de sa Tradition & de l'autorité de son enseignement, que les sectes séparées lui contestent ; c'est accuser le Sauveur du monde de n'avoir pas suffisamment pourvu aux besoins de son Epouse, & de ne lui avoir pas laissé tous les moyens nécessaires pour le maintien de sa Foi; c'est blamer l'usage que l'Eglise a fait dans tous les tems des textes sacrés de l'Ecriture contre les Sabelliens, les

## Instruction Pastorale

Ariens, les Macédoniens, les Socic'est insulter aux victoires mêmes qu'elle a remportées, & qu'elle remporte tous les jours sur les diverses hérésies par les oracles des Livres Saints.

Outrage que le Fr. B. fait à l'Eglise en ne lui laissant pour toute ressource que Jean, Il y en a trois qui rendent témoignage dans le eiel, &cc.

Le Frere Berruyer consent néanmoins à ne pas désarmer entiérement l'Eglise Catholique. Il lui laisse un texte, unique à la vérité, mais où ce Texte de S. la révélation, dit-il, est expresse. C'est le célébre passage de la premiere Epître de saint Jean. N'est-ce pas-là faire en quelque sorte une nouvelle insulte à l'Église, & préparer aux Sociniens un nouveau sujet de triompher ? Quelle ressource pour la désense de la foi de la Trinité, qu'un verset unique, litigieux, dont l'autorité, quoique Divine & certaine en elle-même, est contredite par les anti-Trinitaires: un texte que la plûpart des Peres qui ont combattu les Ariens, n'ont point employé, & dont nos Théologiens ne peuvent sire usage qu'en entrant dans des questions de critique embarrassées & épineuses: tandis qu'on la prive d'une multitude d'autres textes, qui ne sont pas moins clairs; que les saints

Docteurs ont toujours fait valoir, & dont la divinité n'est contestée par aucune secte!

D'ailleurs, si ce verset de saint Jean est formel & décisif par lui - même, l'est-il dans le sens que ces deux auteurs lui donnent? Ne les avons-nous pas vu soutenir que le Pere, le Verbe, & le Saint-Esprit qui rendent rémoignage dans le ciel, ne sont pas trois témoins? eres prosecto testes non sunt.

Enfin ce passage considéré séparément des autres, ne prouve pas directement que le Verbe soit le Fils de Dieu: & le Frere Hardouin dans le commentaire qu'il en a fait, ne craint pas d'avancer que le Verbe, comme Verbe, n'est pas le Fils de Dieu, qu'il ne l'est que depuis l'Incarnation, & qu'auparavant Dieu n'étoit pas Pere.

Voilà donc l'Eglise Catholique dépouillée de toutes ses preuves par ces prétendus Catholiques. L'immense trésor des divines Ecritures ne lui sournira plus aucune ressource, pour combattre l'impiété Socinienne, ni pour prouver la révélation du plus grand de ses Mystères. On la forcera même d'avouer, que les Athanases, les Hi-

laires, les Basiles, les Grégoires de Nazianze, les Ambroises, les Chrysoftomes, les Augustins, les Fulgences, & tant d'autres grands hommes qu'elle a jusqu'ici révérés comme d'excellens défenseurs de sa Foi, n'ont rien entendu aux textes sacrés qu'ils ont opposés aux Sabelliens, aux Ariens, aux Macédoniens; que ses Conciles tant généraux que particuliers, qui ont appuyé leurs décisions fur ces mêmes textes, ont bâti sur un fondement ruineux; qu'elle même, depuis sa naissance jusqu'à présent, n'a point eu l'intelligence des Saintes Ecritures, dont elle se glorifie d'être la dépositaire & l'interprete infaillible.

La preuve tirée de la forme du Baques de l'Element détruite par ces Auteurs.

II. Que restera-t-il donc désormais à l'Eglise pour prouver la foi de la ptême & des Trinité, si ce n'est sa Tradition, son prieres publi-ques de l'Eglife, pareil-ses formules de prieres si vénérables par leur antiquité? L'auriez-vous imaginé, N. C. F.? Ce dernier genre de preuves lui est encore enlevé. Ces téméraires semblent avoir conspiré pour tout détruire, & pour ne laisser dans l'Eglise aucun monument ni aucune trace de la foi de la Trinité.

Lorsque, pour exprimer votre croyance, vous nommez le Pere, & le Fils, & le Saint - Esprit; lorsque, vous armant du signe salutaire de la croix, vous prononcez ces paroles si respectables, au nom du Pere, & du Fils, & du Saint-Esprit; lorsqu'unissant votre voix à la nôtre dans les divins Offices, vous répétez si souvent, Gloire soit au Pere, & au Fils, & au Saint-Esprit; lorsque les Ministres du Seigneur font sur vous les bénédictions solemnelles prescrites par l'Eglise, en vous adressant ces paroles si consolantes, que Dieu tout-puissant, le Pere, & le Fils, & le Saint - Esprit vous bénisse; vous n'avez jamais douté que dans ces saintes formules, & dans quantité d'autres semblables usitées de tout tems & en tout lieu dans l'Eglise Catholique, le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit, ne soient les trois Personnes de la Sainte Trinité distinctement énoncées: vous croyez que le Pere est la premiere Personne, Pere éternel d'un Fils unique éternel comme lui ; que le Fils est la seconde Personne, & qu'il est appellé Fils, par-ceque de toute éternité il est engen-Z vi

dré par le Pere; que le Saint-Esprit est la troisième Personne, consubstantielle au Pere & au Fils de qui il procéde. Ce que vous croyez, nous le croyons aussi avec vous & comme vous, nous que Dieu vous a donné pour Pasteurs : l'Eglise universelle ré-. pandue par toute la terre le croit, le professe l'enseigne : elle l'a cru, elle l'a professé, elle l'a enseigné sans interruption depuis les Apôtres jusqu'à nous : jamais sur un dogme si capital, il n'y a eu la moindre diversité de sentimens parmi les Catholiques : tous les Catéchismes n'ont sur ce point que la même doctrine & un langage parfaitement uniforme : ce que saint Grégoire de Nazianze disoit au IV siécle, nous le disons avec autant de vérité encore aujourd'hui (1), qu'il n'y a » point de Catholique qui ne sçache » que le Pere est véritablement le

<sup>(1)</sup> S. Greg. Nazianz. Orat. 49. feu Tratt. de Fide, tom. 1. pag. 728. Quis Catholicorum ignorat Patrem verè effe Patrem, Filium verè effe Filium, & Spiritum fandum vere effe Spiritum fandtum , ficut ipse Dominus ad Apostolos dicit : Euntes baptizate omnes gentes in nomine Patris , & Filie , & Spiritus Santti. Hæc est perfecta Trinitas in unitate consistens, quam scilicer unius substantiæ profite-

» Pere, que le Fils est véritablement le Fils, que le Saint-Esprit est véritablement le Saint-Esprit, comme le Seigneur lui-même nous l'a appris, en disant à ses Apôtres: Allez, le baptisez toutes les nations au nom du Pere, & du Fils, & du Saint-le prit. C'est-là, ajoutons-nous avec ce saint Docteur, la Trinité parsaite des Personnes Divines que nous confessons dans l'unité d'une même substance. »

Mais voici de nouveaux Docteurs qui ont résolu de résormer sur cela la croyance de l'Eglise universelle; qui viennent apprendre & aux brebis & aux conducteurs du troupeau, ce que les uns & les autres ignorent également; qui veulent nous persuader que les paroles saintes que l'Eglise nous met perpétuellement à la bouche, n'ont pas le sens que la Foi y a toujours attaché, & dans lequel les sçavans comme les ignorans, le Prêtre comme le peuple, les ont toujours entendues.

Selon ces novateurs, dans ces paroles du Fils de Dieu, baptisez au nom du Pere, & du Fils, & du Saint-Es-

prit, le Pere, n'est pas le Pere éternel, premiere Personne de la Trinité, mais Dieu un subsistant en trois Personnes; le Fils, n'est pas le Fils éternel du Pere, la seconde Personne de la Trinité, mais l'humanité de J. C. laquelle, disent ils, a été faite dans le tems le Fils unique de Dieu (1).

(1) Hard, in Ad. cap. 2. adnot. ad v. 38. pag. 337. col. 1. Catholici dicunt, Baptizari in nomine Jefu Christi, idem valere, ac baptizari per invocationem Domini Jesu, quæ sit verbis istis Evangelicis, in nomine Patris, & Filii, & Spiritus sancti. Nam in his verbis, in håc, inquam, formulå, & in libris sacris novi Testamenti, Filii nomen est, non Verbi solius per se, sed Jesu Christi, eid est humanitatis Verbo conjuncæ... Et col. 2. Ut in invocatione Trinitatis homo etiam Jesus Christus commemoretur, & idem Filii nomine intelligatur. Et in loco de SS. Trinit. vindic. pag. 804. col. 1. Fecit hoc discrimen nominum Verbi & Filii, ut in formå baptismi & absolutionis, non Verbi, sed Filii posita appellatio sit.

Berr. 2. part. tom. 8. pag. 154. Vox illa Filius [dans la forme du Baptême] importat in techò sanc-tissimam Christi humanitatem in genere subsistendi

per subsistentiam Verbi completam.

Nouvelle désense de l'Hist. du Peuple de Dieu, &c. d Nancy, troiséme Lettre, pag. 109. & 100. Le mot Pilius [dans la forme du Baptême prescrite par Jesus-Christ]... assecte l'humanité subsistante dans une personne Divine: mais cette personne Divine n'est ni le Pere, ni le Saint-Esprit, & la révélation nous a appris que c'est le Verbe, qui par l'union a été fait Fils in tempore. [Cela est net. Le mot de Fils dans la forme du Baptême, n'affette pas le Verbe en luimême, mais l'humanité unie au Verbe: il exprime un Fils fait dans le tems, & non un Fils engendré éteraellement.]

Le Frere Berruyer a si fort à cœur que par le Fils exprimé dans la forme du Baptême, on n'entende pas le Verbe éternel qui s'est fait chair, qu'il prononce décisivement & de sa propre autorité, que le Baptême donné au nom du Pere, & du Verbe, & du Saint-Esprie, seroit nul, qu'il faudroit le réitérer, & que quiconque l'auroit reçu ne pourroit pas se regarder comme baptisé ni comme Chrétien (1).

A quoi bon mettre en avant une pareille question, tout-à-fait étrangere au point dont il s'agit? Il est certain qu'un Ministre de l'Eglise qui baptiseroit de la sorte, pécheroit griévement, en ce qu'il s'écarteroit de la sorme des paroles prescrite par J. C. & seule usitée dans l'Eglise. Mais le Baptême seroit-il nul? C'est un point que l'Eglise n'a point eu occasion de

<sup>(1)</sup> Berr. 2. part. tom. 8. q. 2. pag. 150. & 151. Quæro cut forma Baptismi cæterorumque Sacramentorum nulla sit & invalida, si conferantur in momine Patris & Verbi, & Spiritus sancti, Verbi nomine Nomini Filis subrogato.... Et pag. 154. Sub quâ posteriori formà collatus Baptismus, profectò ut nustius valoris iteraretur. Quis enim verò aut Episcopus, aut Theologus in nomine Patris, & Verbi, & Spiritus sancti ablutus, christianum se esse Verbi, & Spiritus sancti ablutus, christianum se esse & baptizatum crederet?

décider, & que les Théologiens même n'ont pas coutume de traiter. Un Evêque prudent & éclairé qui auroit à prononcer sur un pareil cas, ne manqueroit pas de prendre l'avis de ses collégues & des plus habiles Docteurs, & il se garderoit bien de s'en rapporter aveuglément à la décision d'un

Frere Berruyer.

Mais laissons-là cet incident que probablement l'auteur ne jette ici à la traverse que pour faire diversion, & ne perdons pas de vue l'objet qui doit nous occuper tout entiers. Il n'est que trop évident que ces Jesuites ne croient pas & ne veulent pas qu'on croye, que le Fils invoqué dans la forme du Baptême, est le Verbe, le Fils éternel de Dieu, & qu'ils veulent qu'on croye que ce Fils est l'humanité de J. C. un Fils créé & fait dans le tems.

Quel prodigieux égarement! Si le Fils invoqué dans la forme du Baptême, n'est pas le Verbe, le Fils éternel de Dieu, que faut il donc entendre dans cette même formule par le Pere & par le Saint-Esprit? Car les termes de Pere & de Fils sont relatifs

& s'expliquent nécessairement l'un par l'autre. Le Pere, répond le Frere Berruyer, n'est pas le Pere éternel, premiere Personne de la Trinité; mais Dieu un & véritable, subsistant en trois Personnes; & il est appellé le Pere parcequ'il est devenu dans le tems le Pere de l'humanité de J. C. « C'est » en ce sens, ajoute-t-il (1), qu'il faut » prendre le mot de Pere toutes les » fois qu'il est opposé à J. C. le Fils » de Dieu. » C'est-à dire, en un mor, que, selon ce monstrueux commentaire, ces paroles sacrées, au nom du Pere, & du Fils, & du Saint-Esprit, signissent, au nom de Dieu un subsistant en trois Personnes devenu Pere dans le tems, & de l'humanité de J. C., & du Saint-Esprit. A-t-on jamais rien entendu de plus étrange & de plus impie dans l'Eglise de Dieu?

Cette explication que le Frere Berruyer donne à la forme du Baptême, il l'étend généralement à toutes les autres formules usitées dans l'Eglise, soit

<sup>(1)</sup> Ibid. pag. 156. Pater ergo quoties in prædicatione logica Christo Jesu Filio Dei opponitur, intelligendus est Deus unus & verus in tribus Personis subissens.

pour invoquer ou pour glorisser la Sainte Trinité, soit pour bénir les Fidéles au nom des trois Personnes Divines, soit pour prier le Pere par J. C. son Fils unique dans l'unité du Saint-Esprit: en un mot, par-tout où l'Eglise, dans ses offices, dans ses bénédictions, dans ses cérémonies, dans l'administration des Sacremens, nomme le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit (1).

(1) Ibid. pag. 154. & 155. Similiter & codem plane sensu intelligenda est vox illa Filius in usu Ecclesiæ communi & quotidiano. Cum, Verbi gratia, omnes orationes suas in hanc deducit claufulam , Per Dominum nostrum Jesum Christum Filium tuum : cum Christianus quilibet docerur fignare le signo Crucis sub illà verborum formulà, In nomine Patris , & Filii , & Spiritus fancti : in celebri ac notissimo inter fideles glorificationis cantico, Gloria Pagi, & Filio, & Spiritui fantto : in formulis, in quibus Sacerdos, etiam Divinum Christi corpus in manu gerens, benedicit populo, Benedicat vos omnipotens Deus, Pater, & Filius, & Spiritus sanctus ; vel , Benedictio Dei omnipotentis, Patris, & Filii, & Spiritus fantti, descendat fuper vos, & similibus. Quotusquisque enim eft Christianus, etiam de plebe, qui fignans se signo Crucis, In nomine Patris , & Filii , & Spiritus fancti , non credat invocare se, & tres in Deo uno personas, P2trem, & Verbum, & Spiritum fandum, insuper & Jesum Christum Filium Dei Salvatorem suum, five sandissimam Jesu Christi Domini nostri humanitatem, personæ Verbi hypostatice unitam ? [ On voit ici, pour le dire en passant, une quaternité bien marquée, le Pere, & le Verbe, & le Saint-Esprit, & de plus , INSUPER Jesus-Christ Fils de Dieu , &

S'il disoit que dans le mot de Fils est renfermée indirectement l'humanité sainte que le Fils de Dieu a prise & qu'il s'est unie en unité de personne: s'il disoit que les Fidéles ne nomment point le Fils de Dieu, sans penser qu'il s'est fait homme, & qu'il est Dieu & Homme tout ensemble; s'il disoit qu'encore que le terme de Fils de Dieu, de même que celui de Verbe, n'exprime pas par lui-même le Mystère de l'Incarnation, ce Mystère néanmoins est toujours sous-entendu par la foi des Chrétiens quand ils nomment le Fils de Dieu, qu'il est même exprimé très-énergiquement par le signe de la croix qui accompagne tou-

distingué du Verbe. ] Quis dum à Sacerdote sub illis formulis benedicitur, non credit se benedici in nomine Jesu Christi Salvatoris sui, facti Deo in tempore Filii ex semine David secundum carnem. Usque adeo Christianis omnibus, ex quodam quasi naturali sensu sianci se Religionis instinctu, persuasum est pomen illud, Filius, etiam nomini Patris & Spiratus sancti conjunctum, appellare, in omni eutrus Christiani exercitio, sanctissimam Jesu Christi humanitatem Verbo hypostaticè unitam, illamque designare in RECTO, PROPRIA SIBI APPELLATIONE, cum necessaria tamen formali & individuà connotatione Personz Divinz in qua subsistit sanctissima hac humanitas. Pater ergo, quoties in Przedicatione logica Christo Jesu Fisio Dei opponitur, intelligendus est Peus ugus & verus, in tribus Personis subsistens.

## 548 Instruction Pastorale

jours l'invocation de la Sainte Trinité; signe mystérieux & langage expressif d'action, par lequel nous confessons que le Fils éternel de Dieu s'est incarné, & qu'il est mort en croix pour nous: encore une fois s'il parloit ainsi, il penseroit, & il parleroit comme l'Eglise, & sa croyance seroit celle de tous les Catholiques.

Mais il enseigne précisément le contraire. Il soutient que quand l'Eglise invoque le Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit, le Pere qu'elle invoque n'est pas le Pere éternel, mais Dieu un subsissant en trois Personnes; que le Fils qu'elle invoque, n'est pas le Fils éternel du Pere, mais l'humanité de J. C.; que c'est à elle que cette dénomination de Fils appartient en propre, proprià sibi appellatione; & que si le Verbe est indiqué par le mot de Fils, ce n'est qu'indirectement, après coup, par réslexion, & parceque nous sçavons d'ailleurs que l'humanité de J. C. est unie au Verbe.

Il faut même remarquer que dans fes principes le mot de Fils, par luimême, n'indique pas plus le Verbe, qu'il n'indique le Pere ou le Saint-Ef-

prir. Selon lui, quand ce ne seroit pas le Verbe, mais le Pere, ou le Saint-Esprit qui se seroit incarné, l'humanité de J. C. n'en seroit pas moins appellée, & n'en seroit pas moins véritablement le Fils unique de Dieu. Par conséquent la dénomination de Fils de Dieu attribuée à l'humanité de J. C. n'exprime pas plus par elle-même l'union de cette humanité sainte avec 1e Verbe, qu'avec le Pere, & le Saint-Esprit : d'où il s'ensuit que le Verbe, seconde Personne de la Trinité, n'est exprimé en aucune maniere dans l'invocation de la Sainte Trinité. Ainsi randis que par une fausse délicatesse cet auteur ne veut pas que les Fidéles, en invoquant la Trinité, ayent à suppléer le Mystère de l'Incarnation, qui se trouve d'ailleurs exprimé sensiblement par le signe de la croix; il veut d'un autre côté qu'ils ayent à suppléer d'eux-mêmes cette autre vérité, que c'est au Verbe que l'humanité de J. C. est unie, & non au Pere, ni au Saint - Esprit : vérité qui n'est exprimée ni par aucune parole, ni par aucune action qui en soit le signe.

Saint Athanase opposoit autresois

de ces Anteurs confoa-Athanase.

L'explication aux Ariens la forme du Baptême comme un argument invincible, pour leur due par saint montrer qu'ils s'égaroient étrangement, en prétendant (comme le Frere Hardouin le prétend aujourd'hui, ) que le Verbe n'est pas de toute éternité le Fils de Dieu, & qu'il ne l'est devenu que par l'Incarnation. « Toute " notre Foi, leur disoit ce grand Dé-» fenseur de la Divinité de J. C. (1) » est renfermée dans les paroles du » saint Baptême. Le Verbe n'y est pas » exprimé sous le nom de Verbe: " mais nous sommes baptisés au nom " du Pere, & du Fils, & du Saint-" Esprit. Donc, si autre chose est le » Verbe, & autre chose est le Fils de

> (1) S. Athan. orat. 5. contra Arianos. tom. 1. pag. 535. Quin & facrum Baptisma in quo universa fidei nostræ ratio confistit, non in Verbo, sed in Patre, & Filio, & Spiritu fancto traditur. Si igitur pro ipsorum sententia, aliud est Verbum, & aliud Filius, nec est Verbum Filius, nihil ad Verbum baptisma spectat. Quomodo igitur, secundum illos, Verbum cum Patre coexistere potest, cum illi non adsit in donatione Baptismi ? Sed, dixerit aliquis, sub nomine Patris continetur & Verbum. Cur etiam non Spiritus sanctus? An extra Patrem Spiritus sanctus consistit? Er homo quidem, si non admittas Verbum Filium fuille, post Patrem nominatur, & post hominem Spiritus Sanctus. Jam non verè in Trinitatem unitas pro ipforum opinione dilatatur, Patrem videlicet, Be Pilium , & Spiritum lanctum , fed in quaternitarem.

"Dieu; si le Verbe en tant que Verbe " n'est pas le Fils de Dieu comme vous » le soutenez, il n'y aura dans la for-» me du Baptême aucun mot qui signi-» fie le Verbe : comment donc, selon » vous, sera-t-il vrai que le Verbe » coexiste avec le Pere, s'il n'est pas » joint au Pere dans l'administration » du Baptême? Direz-vous que sous » le nom de Pere, le Verbe est aussi » compris? Alors je vous demanderai pourquoi le Saint-Esprit n'y est pas » compris pareillement, puisqu'il n'est » pas moins dans le Pere que le Verbe. De plus, si ce n'est pas le Verbe, 🕶 mais l'humanité de J.C. qui est le Fils » de Dieu, l'humanité sera donc nomnée immédiatement après le Pere, » & le Saint-Esprit ne sera invoqué rqu'après une créature. Enfin vous » ne pourrez pas vous dispenser d'ad-» mettre en Dieu, non plus simple-» ment une Trinité de Personnes, le ≈ Pere, & le Fils, & le Saint-Esprit, " mais une quaternité. »

Ces raisonnemens n'ont pas moins de force contre les Freres Hardouin & Berruyer, que contre les anciens Ariens, dont ils renouvellent les blasphèmes.

## 552 Instruction Pastorale

Faisons sur-tout une attention particuliere à cette remarque que fait saint Athanase, que suivant l'interprétation que nous combattons ici avec lui, le Saint-Esprit n'est nommé qu'après l'humanité de J. C.; d'où il s'enfuit qu'il ne peut être lui-même qu'une créature, & même une créature inférieure à l'humanité du Sauveur, puisqu'il n'est invoqué qu'après elle. Et en effet quelle autre idée cette interprétation peut-elle donner du Saint-Esprit? Si le Pere n'est pas le Pere éternel, mais Dieu un subsistant en trois Personnes, comme ces auteurs osent l'avancer. il faut nécessairement, ou que le Saint-Esprit soit invoqué deux sois dans l'invocation de la Trinité, une premiere fois sous le nom de Pere, & une seconde fois sous son propre nom, ce qui feroit une confusion insoutenable; ou qu'il ne soit qu'une pure créature distinguée de Dieu en trois Personnes, ce qui est un blasphème. Détestez, N. C. F. ces scandaleuses

Cette explication tend
vissiblement à nouveautés de doctrine & de langage.
détruire lafoi La Trinité que ces Religieux vous
de la Trinité,
& à favoriser proposent, n'est pas celle que l'Eglise
le Socinianise croit & adore, & par l'invocation de
me.

laquelle

la Défense entreprend de prouver. Il n'est pas non plus Dieu le Pere, ni Dieu le Saint-Esprit; la Régle de la Foi, & les principes mêmes du Frere Berruyer ne permettent pas de le penfer. Donc Jesus-Christ est une quatriéme personne, ajoûtée dans le tems aux trois Personnes de la Sainte Trinité.

Tels sont les abîmes qu'on se creuse à soi-même, quand une fois on a abandonné les routes battues de l'Ecriture & de la Tradition, & qu'on ne prend pour guide que les ténébres de son propre esprit. Que de si monstrueux égaremens nous servent d'instruction. En voyant des hommes, qui se disent sages, qui se croient les guides des aveugles, la lumiere de ceux qui sont dans les ténébres, les Docteurs des ignorans, tomber dans de si énormes excès; apprenons à ne faire cas que de la simplicité de la Foi, à ne chercher notre sureté que sous les aîles de l'Eglise notre mere, & à fuir jusqu'à la moindre apparence de nouveauté.

Fin du premier Volume.

Tome I.

#### FAUTES A CORRIGER.

```
Page 18. notes, ligne 8, Theodotion life, Theo-
P. 11. not. l. 5 , (1) lif. (2).
P. 30. not. l. 4, erir lif. erit.
P. 39. not. l. 1 , après Archia ôtez le pointe
P. 69. not. l. 12, ut lif. &.
Ibid. 1.6, ad v. 1. lif. ad v. 7.
Ibid. l. 8, præ cæteris lif. pro omnibus.
P. 70. L. 1 , col. 2. lif. col. 1.
P. 73. nos. l. 3, doctores lif. scriptores.
P. 74. not. 1.7 & 8 , Canbrigienfi lif. Cantabrigienf.
P. 76. not. l. 9, p. 108. lif. p. 109.
P. 93. l. 17, IX. lif. neuvieme, Et l. 18, XIII. lif.
             treiziéme.
P. 99. l. 19, Tout, en un mot, lif. En un mot, tout.
P. 106. not. l. 12, rationari lif. ratiocinari.
Ibid. l. 19, après convenientia ôtez les points, &
              metter un point & une virgule.
P. 110. not. l. 3 , perindè lif. proinde.
 P. 112. l. 8, nous seur ne lif. nous ne leur.
 P. 118. not. L.4, exemplatiorum lif. exemplatium.
Ibid. l. 15, eadem lif. ea.
P. 139. l. 8, excepte lif. excepté.
Ibid. nos. l. 4, après modum mettez istud.
Ibid. 1. 5, Catholicam lif. Christiananr.
P. 143. not. l. 1. & 2, Catholica lif. Catholica-
P. 183. l. 3, (2) lif. (1).
P. 184. l. 27, en premier lieu vû lif. vûen premier
P. 187. l. 8, après mœurs mettez un point.
P. 191. L. 13 , (2) lif. (1).
 P. 195, not. l. 1 , 9. 2. lif. quæft. 2.
P. 203. L. 12 & 13, après pourquoi metter une vir-
              gule.
 P. 213. 4. 7 & 8, Grecques & Latines lif. Grecque &
              Latine.
 P. 215. nat. l, 1 , p. 55 lif. p. 92.
 P. 220. l. 4 , passes ; lif. passes ;
```

P. 230. not. l. 3 , 8. lif. num. 8. P. 234. not. l. 1 , pag. 74, lif. pag. 152. P. 241. not. l. 1, delatam lif. deletam. P.. 285. L. 21, tous lif. tout. P. 314. not. 1. 9 , après extrà mettez creandi. P. 344. not. l. 6, après animis au lieu des points metter & quelques lignes plus haut. P. 355. not. l. 7 , scripturis lif. scriptis. P. 395. not. l. 1, après 13. mettez plusieurs points & pag. 712. P. 399. l. 14 & 15, dangereuses lif. dangereux. P. 401. not. l. 11, après est metter plusieurs points. P. 413. not. l. 24, repofant lif. reposent. P. 416. not. l. 1 , 6. lif. 26. Ibid. l. 8, après col. 1. metter pag. 311. col. 1. P. 417. not. l. 1 , après Ibid. metter pag. 309. col. 1. & 310. col. 1. P. 425, après Hardouin metter (1) & ôter-le après Verbe. P. 429. not. l. 2, ad v. 5. lif. ad v. 6. P. 448. not. l. 6, après cœlo metter positus. P. 450. not. l. 7, ad v. 1. lif. ad v. 11. P. 457. l. penultieme, fut lif. fur. P. 461. not. l. 1 , 13. lif. 3. P. 465. not. l. 1, après Deus metter de se ipso. Ibid. l. 9, après Christi metter plusieurs points. P. 467. not. l. 5, après subtilem mettez scholæ. P. 472. l. 7, après sacré mettez un point interrogant. P. 481. not. l. 1, & lucis lif. est lucis. P. 492. not. l. 17, mettez entre deux crochets Israelitie veteribus. P. 493. not. l. 2, inesse lif. in esse. P. 502. 46, exprimées lif. exprimés. P. 514. not. l. 3, après nihilominus mettez etiam. Ibid. impartiens lif. impertiens. Ibid. 1.6, erat lif. effet. Ibid. l. 16, pure lif. simple. P. 516. not.l. 3, après mysterium metter trium. Ibid. l. derniere, modo lif. modò. P. 517. not. l. 5. & 6. après fecerat mettez omnia. Ibid. 1.7, après illa metter quasi. P. 518. not. l. 2, illis lif. ipsis. Ibid. 1. 9, après vobis ôtez les points. Ibid. 1. 8 . après est mettez plusieurs points.

Ibid: l. 18, illud lif. lítud.

P. 521. le 7, Hardouin lif. Berruyet.
P. 522. l. 16, parcequ'il fait lif. parcequ'ils favent.
P. 527. not. l. 1, 244. lif. 248.
P. 542. not. l. 7, nomen est lif. nomen, nomen est.
Ibid. l. 14, après absolutionis metter sacramentalis.
P. 546. not. l. 11, in quibus lif. quibus.

٧.

TABLE

laquelle vous avez été régénérés. C'est une Trinité imaginaire, semblable à celle que les Sociniens se figurent. Quand nous invoquons l'adorable Trinité, nous nommons distinctement chacune des trois Personnes. Par le Pere, nous entendons avec toute l'Eglise, non pas un Dieu un subsistant en trois Personnes, mais une seule Personne, la premiere des trois Personnes Divines qui est le Pere éternel. Par le Fils, nous entendons avec toute l'Eglise, la seconde Personne, le Fils coéternel au Pere. Par le Saint-Esprit, nous entendons avec toute l'Eglise la troisième Personne, l'Esprit du Pere & du Fils, coéternel à l'un & à l'autre; & par cette profession de foi, nous condamnons toutes les erreurs qui combattent ou l'unité de la Nature Divine, ou la distinction des Personnes & leur parfaite égalité.

Le Frere Berruyer vous donne pour principe, que toutes les fois que Dieu est nommé Pere par opposition à J. C. son Fils unique, il faut entendre par le Pere, Dieu un & véritable subsistant en trois Personnes. Intelligendus est Deus unus & verus in tribus Personis

Tome I. A:

## 554 Instruction Pastorale

subsistens. Pour penser catholiquement, croyez tout le contraire, & soyez persuadés avec toute l'Eglise que J. C. n'a pour pere que le Pere éternel, & qu'il n'est le Fils que du Pere éternel, & non de Dieu en trois Personnes. Le Symbole que l'Eglise a dressé contre les Ariens, & dont elle renouvelle si souvent la profession dans la célébration des saints Mystères, ne vous permet point de prendre le change. Vous y apprenez ce qu'il faut entendre par J. C. Fils unique de Dieu: vous y voyez que J. C. est um Fils éternel, qui n'a point été fait, mais qui est engendré & qui est né du Pere avant tous les siécles. En y apprenant quel est le Fils, vous apprenez quel est le Pere; Pere éternel d'un Fils qui lui est coéternel, premiere Personne, & principe de la seconde, qu'il engendre éternellement dans les splendeurs de la sainteté.

Les Sociniens, comme nous l'avons dit, confessent aussi à leur façon le Pere, & le Fils, & le Saint - Esprit. Ces noms adorables sont trop solemnellement consacrés par les Livres saints, & par l'usage perpétuel de l'E-

glise pour qu'ils ayent entrepris d'y rien changer: mais en retenant ces mots sacrés, ils en corrompent la vraie signification. Voici de quellé maniere ils expliquent la forme du Baptême. ♣ Jesus-Christ, disent-ils (1), y nomme » trois Personnes; .... il met en pre-» mier lieu le Pere, comme le Dieu » très - haut, le premier auteur de la » Doctrine Evangélique, celui à l'hon-» neur de qui se rapporte tout le culte » que l'on rend à J. C. En second lieu " le Fils, notre Seigneur Jesus-Christ, » comme celui par qui le Pere a révélé » & proposé pour la premiere fois » cette Doctrine au monde. En troi-» sième lieu le Saint-Esprit, comme » celui qui après que J. C. est monté » au ciel, a tenu en quelque sorte sa » place sur la terre, qui a instruit les

Aa ij

<sup>(1)</sup> Woltzogenius in Matth. cap. 18. v. 19. tom. 1. pag. 449. col. 1. Nominat hic Christus tres.... primo loco ponit Patrem, tanquam Deum altistimum & primum authorem hujus doctrinæ, & ad cujus honorem omnis cultus Christo exhibitus dirigitur..... Postea Filium tanquam eum, per quem Pater hanc doctrinam mundo primum revelavit as proposuit, 3°. Spiritum sanctum, tanquam eum, qui post Christi in cœlos ascensum quasi vices ejus obiit hic in terris, & Apostolos in omni veritate instituit, cujusque vi Evangelium in toto mundo prædicatum & consimmatum est.

» Apôtres de toute vérité, & par la » vertu de qui l'Evangile a été prêché » & s'est établi par toute la terre. » Mais de ces trois Personnes, il n'y a que la premiere, c'est-à-dire, le Pere, que ces hérétiques reconnoissent pour le Dieu suprème; ne regardant J. C. qu'ils nomment le Fils de Dieu, que comme un pur homme, revêtu néanmoins du nom, de la puissance & de l'autorité de Dieu; & le Saint Esprit que comme la vertu Divine, ou les dons surnaturels que Dieu produit & répand sur les hommes.

La ressemblance est trop sensible entre ce commentaire Socinien, & celui des Freres Hardouin & Berruyer pour pouvoir se le dissimuler. A l'exemple de cette secte impie, ces deux auteurs entendent par le Pere non le Pere éternel d'un Fils érernel, comme l'Eglise Catholique l'a toujours entendu, mais le Dieu suprème, Dieu un & véritable, considéré dans l'unité de sa nature. S'ils ajoutent que Dieu un subsiste en trois Personnes, & si par ce langage ils se distinguent en apparence des Sociniens, il est visible qu'ils ne s'en distinguent pas réellement & par

le fond de la Doctrine. La preuve en est évidente. C'est qu'il est constant que dans ces paroles au nom du Pere, & du Fils, & du Saint-Esprit, le mot de Pere n'exprime qu'une seule Perfonne, & non pas trois. Quand donc ces auteurs nous disent que le Pere est Dieu un, subsistant en trois Personnes, c'est précisément la même chose que s'ils disoient que Dieu un, subsistant en trois Personnes, n'est réellement qu'une seule Personne.

De même par le Fils ils entendent, comme les Sociniens, non pas le Fils de Dieu engendré du Pere éternellement, mais J. C. homme, ou plutôt, felon leur expression favorite, l'humanité de J. C., laquelle, quelqu'union qu'on lui attribue avec la Divinité, ne peut être une Personne Divine.

Qu'entendent-ils enfin par le Saint-Esprit? Dès qu'ils le distinguent de Dieu un subsistant en trois Personnes, & qu'ils ne lui donnent rang qu'après l'humanité créée de J.C., il est visible qu'ils ne peuvent le regarder, selon l'expression du Frere Hardouin, que comme un esprit créé, que Dieu, à la priere de J.C., a répandu sur les Apô-Aa ini tres, & qu'il continue de répandre sur

fon Eglise.

O adorable Trinité qui êtes notre Dieu! O Dieu qui êtes Trinité! O Pere, ô Fils, ô Saint-Esprit, qui êtes un seul Dieu, ne souffrez pas que de si monstrueuses impiétés se glissent dans votre Eglise, & pervertissent la Foi de vos Enfans. Vous habitez en nous comme dans des temples spirituels que vous vous êtes confacrés par la grace du Baptême & des autres Sacremens. Vous avez accompli en notre faveur cette promesse du Sauveur (1): Si quelqu'un m'aime, mon Pere l'aimera, & nous viendrons à lui, & nous ferons en lui notre demeure. Votre saint Nom a été invoqué sur nous, quand nous avons été régénéres au nom du Pere, & du Fils, & du Saint-Esprit; ne nous abandonnezpas, & ne permettez-pas que vos Fidéles se laissent séduire par l'esprit de mensonge: Tu in nobis es, Domine, & nomen tuum invocatum est super nos: ne derelinquas nos (2).

<sup>(1)</sup> Joan. XIV. 23.

<sup>(2)</sup> Jerem. XIV.

#### CHAPITRE IX.

Autre atteinte que les Freres Hardouin & Berruyer donnent au Mystère de la Trinité, par des principes qui tendent à mettre en Dieu une Quaternité.

Vous avez vu qu'une des objections que faint Athanase faisoit aux Ariens, c'est que par la distinction qu'ils imaginoient entre le Verbe & le Fils de Dieu, ils introduisoient en Dieu une quaternité, au lieu de la Trinité. Nous aurions encore plus lieu de faire le même reproche aux Freres Hardouin & Berruyer, si d'un autre côté il ne paroissoit pas certain qu'ils n'admettent que le nom de la Trinité, & qu'au sond ils ne reconnoissent en Dieu qu'une seule Personne sous trois différens noms.

En effet n'est-ce pas admettre trèsdistinctement quatre personnes en Dieu, que de dire tout à la sois, & que J. C. est Dieu & qu'il n'est pas Dieu le Fils. C'est ce qu'on trouve en propres termes dans une des Désenses du Frere Berruyer. De l'union des deux natures en J. C. dit-il (1), il résulte qu'on peut & qu'on doit dire, .... Dieu est homme & l'homme est Dieu: mais en conclure que la qualité de Dieu le Fils ou de Fils de Dieu fondée sur la génération éternelle, soit communiquée à J. C. dans l'Incarnation... ce n'est point du tout une conséquence recevable. Peut-on dire plus clairement que J. C. est Dieu, mais qu'il n'est pas Dieu le Fils?

Or de-là il suit évidemment une quaternité de personnes en Dieu. La preuve en est aussi démonstrative qu'elle est simple. J. C., nous dit-on, est Dieu: il est une Personne Divine. Cela posé: ou J. C. est une des trois Personnes de la Trinité, ou il est une quatrième personne: il n'y a pas de milieu. Or, suivant la doctrine établie ici par le Frere Berruyer ou son Désenseur, J. C. n'est point une des trois Personnes de la Trinité: il n'est point Dieu le Fils: c'est ce que l'auteur de

<sup>(1)</sup> Nouvelle défense, &c. à Nancy, premiere Lettre, pag. 48. & 49.



# TABLE DESTITRES

DES SOMMAIRES

Contenus dans ce volume.

MANDEMENT ET INSTRUC-TION PASTORALE, &c. pag. j

#### PREMIERE PARTIE.

Où l'on fait voir les atteintes manifestes que les FF. Hardouin & Berruyer donnent à la Régle de la Foi, en ébranlant l'autorité des Saintes Ecritures, de la Tradition, des Saints Petes, de l'enseignement de l'Eglise, & du Saint-Siège Apostolique. 564 CHAPITRE PREMIER. De la Régle de la Foi : en quoi elle confiste: diverses manieres dont elle est ébranlée par les FF. Hardouin & Berruyer. Plan général de cette premiere Partie. ibid. CHAP. II. Atteintes données à l'autorité de l'Ecriture-Sainte, par les FF. Hardouin & Berruyer. ART. I. ET PRÉLIMINAIRE. Des Textes originaux & des principales Versions de l'Ecriture-Sainte, & en particulier de la Version Grecque des Septante, & de notre Version Latine Vulgate. ibid. Presque tout l'Ancien Testamene a été écrit en Hébreu. Version Gricque des Septante faite près de trois siècles avant la venue de J. C. 13 Autorité de la Version des Septante parmi les Juifs, & ensuite dans l'Eglise Chrévienne. 17 L'ancienne Version Latine de l'Ancien Testamone a été faite sur la Version Grecque des Septante, & non sur l'Hébreu.

S. Jérôme est le premier qui ait traduit l'Ancien Testament d'Hébreu en Latin. Pourquoi, & à quelle

| DES TITRES, &c.                   | 565   |
|-----------------------------------|-------|
| occasion il a entreprisce trava   | il.20 |
| La Traduction de S. Jerôme s'el   |       |
| eroduite peu-à-peu, & a été       |       |
| adoptée universeilement dans      |       |
| l'Eglise Latine.                  |       |
|                                   | 30    |
| Presque tous les Livres du Nou    |       |
| Testament ont été compose         |       |
| Grec, & bientôt après tradus      |       |
| Latin. Cette ancienne Tradu       |       |
| Latine a été revue dans la        | Juite |
| par S. Jerôme.                    | 34    |
| Décret du Concile de Trente       |       |
| ordonne que ta Version Vu         |       |
| Latine soit regardée comme la     | ſcule |
| Version autentique.               | 40    |
| Revisions & corrections de la Vul | gate, |
| faites en conséquence de ce       | Dé-   |
| cret.                             | 43    |
| L'intention du Concile dans ce    | Dé-   |
| cret n'a pas été de mettre la     |       |
| gase au-dessus des originaux      |       |
| breux ou Grecs.                   | 46    |
| RT. II. Les Textes originaux de   |       |
| criture-Sainte dégrades & dep     |       |
| les de leur autorisé par les      |       |
| Hardouin & Berruyer.              | ς8    |
| I. Er Hardoin ne reconnoît        | •     |

Ecricure divine que la Vulgate Leeine. Comment il parle de la Ver-Bb ij fion des Septante, & du texte Hébreu de l'Ancien Testament. 59 Il prétend que tout le Nouveau Testament a été écrit en Latin par les Apôtres & les Evangélistes. Absurdités qu'il débite à ce sujet. 63 Il prétend qu'en cas que les Apôtres ayent écrit quelque chose en Grec, ce Texte original a été perdu aussitét, & que personne n'a pris soin de le recueillir ni de le conserver. 69 Il soutient, & le Fr. B. après lui, que le Nouveau Testament Grec que nous avons, est supposé & a été corrompu dès son origine. 73

rompu des son origine. 73

Deux preuves sans réplique qui démontrent que c'est le Texte Grec,

& non la Vulgate Latine, qui est l'original du Nouveau Testament.

Prétendre que les Textes Grecs du Nouveau Testament ont été perdus aussi après leur naissance, cest blasphémer tout à la sois contre la divinité du Nouveau Testament, & contre l'Eglise dépositaire de ces Textes.

C'est une impieté d'accuser de supposition le Texte Grec du Nouveau Testament. Quelle époque lès FF. H. & B. donnent à cette prétendue supposition. Leur système tend à envélopper dans la même supposition tous les monumens de l'antiquité Ecclésiastique.

C'est ébranler l'autorité des Livres saints & outrager toute l'Eglise, que de prétendre que l'Eglise ne reconnoît pas le Nouveau Testament Grec pour autentique.

C'est outrager le Nouveau Testament en lui-même, que d'accuser le Texte Grec d'avoir été insecté des son origine.

Réponse à deux objections. Elles favorisent les incrédules & sont empruntées d'eux.

ART. III. L'autorité de la Vulgate mal appuyée par les FF. Hardouin & Berruyer sur des faits notoirement faux, plus propres à la faire outrager par les Hérétiques, qu'à la faire respecter des Catholiques. 115 C'est décrier la Vulgate que d'en outrer l'autorité, & de la fonder sur

des faussetés manifestes, comme le font ces Auteurs. ibid.
Premiere fausseté, que notre Vulgate

Bb iij

| foit de la première antiquité             | . 119    |
|-------------------------------------------|----------|
| Seconde fausset, que l'Ancie              |          |
| tament ait été traduit d'abor             |          |
| médiatement de l'Hébreu en                |          |
|                                           | 120      |
| Troisième fausseté, que J. C              | . & les  |
| Apôtres dyent cité l'Ancien               | Tefta-   |
| ment selon cette prétendue l              |          |
| Latine.                                   | ibid.    |
| Latine.<br>Quatrième fausset, que notre F | ulgate   |
| Latine soit le Texte prim                 | itef du  |
| Nouveau Testament.                        | 121      |
| Cinquieme fausset, que des                | les pre- |
| miers tems du Christianisme               |          |
| glise Romaine l'aix déclaré               | e seule  |
| autentique.                               | ibid.    |
| Sixième fausseté, qu'elle se se           | rit tou- |
| jours conservée sans le n                 | noindre  |
| changement dans aucun                     |          |
| ploire.                                   |          |
| ART. IV. Le Nouveau Testami               |          |
| pouillé par le Fr. Berruyer               |          |
| earactère essentiel de Régle à            | le Foi.  |
|                                           | 126      |
| L'Ecriture-Sainte, en qualité             |          |
| gle de Foi, fournit des preuv             |          |
| vaincantes par elles-même                 |          |
| vérité des dogmes sacrés du               | Chrif-   |
| tianifme.                                 | ibid.    |
|                                           |          |

Egaremens du Fr. B. sur ce point. 1.
Il blâme l'usage des Théologiens,
de prouver les dogmes de la Foi par l'Ecriture-Sainte.

2. Il prétend que l'intention de J. C. dans fes discours, & des Apôtres dans leurs écrits, n'a point été d'en-seigner les dogmes de la Foi. 137

3. Il foutient que les dogmes de la Foi ne se prouvent pas directement par l'Ecriture, & que l'expliçation que nous donnons à l'Ecriture, nous autres Catholiques, nous la donnons en conséquence de nos préjugés, & de la croyance dont nous sommes léja prévenus. 141

ART. V. La Loi inviolable qui défend d'interpréter l'Ecriture-Sainte contre le confensement unanime de l'Eglife & des Peres, perpécuellement violée, & indignement outragée par les FF. Hardouin & Berruyer.

Combien cette Loi est sacrée & essentielle. ibid.

Les FF. H. & B. s'en écartent perpétuellement & groffierement. 160 Ils conviennent eux-mêmes de la nouveauté de leurs interprétations:

Bb is

| étrange façon dons ils s'en     | jufti-   |
|---------------------------------|----------|
| fient.                          | 161      |
| Mépris formel qu'ils font du    | Décret   |
| du Concile. Miserable inter     | préta-   |
| tion qu'ils lui donnent.        | 163      |
| Ce qu'il faut entendre par la m | atierc   |
| de la Foi & des Mœurs.          | 180      |
| CHAP. III. L'autorité de la Tra | dition   |
| anéantie par les FF. Harde      | vin &    |
| Berruyer.                       | 186      |
| L'autorité de la Tradition, é   | gale à   |
| celle de l'Écriture.            | ibid.    |
| Cinq atteintes que les FF. H.   |          |
| donnent à l'autorité de la      | Tradi-   |
| · tion. 1. Le Fr. B. en obscu   | ercit la |
| source, en faisant dériver l    | a Tra-   |
| dition d'une Ecole privée.      | 194      |
| 2. L'un & l'autre anéantissent  |          |
| les preuves de la Traditio      |          |
| prétendant que les anciens      | monu-    |
| mens Ecclésiastiques sont su    |          |
|                                 | 201      |
| 3. Autre espéce de Pirrhonism   |          |
| giné par le Fr. B. pour ren     |          |
|                                 |          |

Ecries des Peres inutiles à l'Eglise.

4. Ces Auteurs ne font pas plus d'u-fage des Ecrits des Peres, que s'ils n'existoient pas. 22Q 3. Le F. B. trouve mauvais qu'on cherche les preuves de la Tradition dans les Ecrits des Peres. 222 CHAP. IV. Atteintes données par les

FF. Hardouin & Berruyer à l'autorité actuelle de l'Eglise. 227

Vrais principes sur l'enseignement de l'Eglise. Quoique l'Eglise enseigne en tout tems toute vérité, il y a cependant quelquesois des vérités obscurcies & contestées dans son sein.

Egaremens des FF. H. & B. sur cette matiere. 1. Ils enlevent à l'Eglise les preuves destinées à montrer la vérité de son enseignement. 230

2. Ils contredisent sormellement l'enseignement unanime de l'Eglise sur quantité de Dogmes les plus essentiels. 235

3. Etrange commentaire du Fr. H. fur cette promesse de J. C.: Je suis avec vous tous les jours jusqu'à la consommation des siècles. 239

CHAP. V. Atteinte que le Fr. Hardouin donne à l'autorité du Saint-Siege & à la primauté du Pape, en assurant que S. Pierre n'a jamais été à Rôme, & n'en a point été le premier

### 172 T A B L E

Evêque. Le Fr. Berruyer favorise
aussi cette erreur, & se contredit
lui-même grosserement. 244
Preuve pitoyable sur laquelle il sonde
sa scandaleuse assertion. 252
Contradiction du Fr. B. sur ce point.
Il revient, par un autre tour, au
même terme que le Fr. H. 256
Frivoles moyens que le Fr. H. emploie
pour rendre au Saint - Siege les
droits qu'il lui enleve. 258

# SECONDE PARTIE.

Où l'on fait voir les atteintes données par les FF. Hardouin & Berruyer aux Mystères de la Trinité, de l'Incarnation, de la Divinité de N. S. J. C. & de la Rédemption

Ces Mystères sont le sondement & l'éfsence de la Réligion Chrétienne.ib.

#### PREMIERE SECTION.

Arteintes de toute espèce données par ces deux Aureurs au Mystère de la Sainte Triniré. 269

| DES TITRES, &c.                                             | 573                    |
|-------------------------------------------------------------|------------------------|
| CHAP. I. Exposition de la Fo                                |                        |
| lique sur le Mystère de la                                  |                        |
| Trinité.                                                    | ibid.                  |
| Qu'il y a trois Personnes et                                |                        |
| dans l'unité d'une même na                                  |                        |
| Distinction des trois Personn                               |                        |
| nes, & leur parfaite égali                                  |                        |
| Génération éternelle du Fils,                               |                        |
| cession éternelle du Saint                                  | -Esprit.               |
| ·                                                           | 273                    |
| Mission du Fils par le Pere, c                              | s du St-               |
| Esprit par le Pere & par le                                 |                        |
| L'image de la Trinité tracée                                |                        |
| par la création, & retract                                  |                        |
| Baptême.                                                    | 278                    |
| Manifestation des trois P                                   |                        |
| Divines au Baptême de J.                                    |                        |
| . Ce Mystère exprimé dans le                                |                        |
| boles de la Foi.                                            | ibid.                  |
| Heresies qui ont attaque ce                                 |                        |
| & done la Foi a triomphé.                                   |                        |
| Erreurs des Sociniens sur la                                |                        |
| Tour Jone P. Falife Cashali                                 | 281                    |
| Tout dans l'Eglise Catholic<br>pelle les Fidéles à la Foi & |                        |
| de la Sainte Trinité.                                       | 283                    |
| Idée abrégée des égaremens de                               |                        |
| & B. fur ce Mystère.                                        | 188                    |
| CHAP. II. La distinction des F                              |                        |
| Bb v                                                        | <i>j</i><br>7 <b>i</b> |
| 22.                                                         | ,                      |

## 574 TABLE

| •                                       |
|-----------------------------------------|
| Divines attaquée en diverses ma-        |
| nieres par les FF. H. & B. 291          |
| ART. I. Premiere attaque livrée par ces |
| Religieux à la distinction des Per-     |
| fonnes Divines, en disant, que le       |
| Pere est la source & le principe        |
| de la Sainte Trinité. 292               |
| ART. II. Seconde attaque livrée à la    |
| distinction des Personnes Divines       |
| par les FF. Hardouin & Berruyer,        |
| en ce qu'ils prétendent qu'en Dieu      |
| la Nature & la Personne ne sont         |
| nullement distinguées, même             |
| par la pensée. 299                      |
| ART. III, Troisième attaque livrée à la |
| distinction des Personnes Divines       |
| par le Fr. Hardouin, en ce qu'il        |
| nie que le Verbe soit égal au Pere,     |
| & individuellement distingué du         |
| Pere. 299                               |
| ART. IV. Quatriéme attaque livrée à la  |
| distinction des Personnes Divines       |
| par les FF. Hardouin & Berruyer,        |
| en ce que selon eux, le Verbe n'est     |
| devenu une Personne distinguée          |
| du Pere que par l'Incarnation.          |
| 303                                     |
| Tanta nomenantle L. E. H 1 as           |

sujet.

304

fonnes opérantes. • ibid.

La seconde de ces vérités combattue
par les FF. H. & B. Examen de
quelques Textes de ce desnier. 323

| •                           |               |
|-----------------------------|---------------|
| Objection du Fr. B. empri   | untée d'A-    |
| rius, réfutée par S. At     | hanase, &     |
| & contraire aux princ       | ipes de la    |
| Foi.                        | 324           |
| Il ose donner son erreur    |               |
| . de l'Eglise.              | 3-27          |
| L'opération n'appartient    | proprement    |
| qu'aux personnes & m        | on aux na-    |
| tures comme natures:        | le Pere , le  |
| Fils, & le Saint-Est        | rit operent   |
| chacun séparément.          | 328           |
| Différences qu'il y a entre |               |
| tions Divines qu'on ap      | pelle ad in-  |
| tra; & celles qu'on appe    | lle adextra   |
| Celles-ci sont commune      | es à chacune  |
| des trois Personnes.        |               |
| D'où vient que vertains ef  | Fets Sont ap- |
| propriés à une des Pe       | rlonnes Di    |
| vines, plutôt qu'aux        | deux autres   |
| Cette appropriation sup     |               |
| Personnes Divines,          |               |
| sonnes, operent au deh      |               |
| Il y a des operations a     |               |
| tesquelles une seule de     |               |
| sonnes se manifeste.        | Erreurs de    |
| FE. H. & B. d ce suj        |               |
| Les erois elmoins celestes  | manauks.pa    |
| S. Jean, ne font, se        |               |
|                             |               |

| DES TITRES, &c. y77                        |
|--------------------------------------------|
| Frivole objection du F. H. mise en         |
| ·                                          |
| La distinction des trois témoins cé-       |
| lestes établie positivement par J.C.       |
| mëme. 348                                  |
| CHAP. III. Les nocions ou propriétés       |
| personnelles des Personnes Divi-           |
| nes absolument détruites par les           |
| FF. Hardouin & Berruyer. 353               |
| Nier les propriétés ou les notions pro-    |
| pres à chacune des trois Personnes         |
| Divines, c'est nier la Trinité mé-         |
| me des Personnes. ibid.                    |
| ART. I. Le Fr. Hardouin n'admet point      |
| en Dieu de Paternité, ni de filia-         |
| tion éternelle. Il nie que le Verbe,       |
| comme Vorbe, soit le Fils de Dieu.         |
| 354                                        |
| Premiere erreur du Fr. H. Il prétend       |
| que le Verbe avant l'Incarnation,          |
| n'évoit pas le Fils de Dieu, & qu'en       |
| devenant homme, il a été fait le           |
| Fils de Dieu. ibid.                        |
| - Seconde erreur du Fr. H. Que Dien        |
| n'est Pere que depuis l'Incarnation.       |
| Ce qu'il entend par Dieu be Pere.          |
| 357                                        |
| ART. II. Le Fr. Berruyer, fous des expres- |
| fions en apparence Catholiques,            |

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

| 7 📍  | ٠. د     | Α.         | D, L          | 20        |                                |
|------|----------|------------|---------------|-----------|--------------------------------|
|      | tend m   | anife      | lement        | à favoi   | riser E                        |
|      |          |            |               | npiété.   |                                |
| Il   |          |            |               | expoliti  |                                |
|      |          |            |               | rencon    |                                |
| •    |          |            |               | r ņi de   |                                |
|      |          |            |               | P. H.     |                                |
| Ιl   |          |            |               | uves de   |                                |
|      |          |            |               | la Pa     |                                |
| •    |          |            |               | elle.     |                                |
| Il.  |          |            |               | ement l   |                                |
|      |          |            |               | eu.       |                                |
| Il.  |          |            |               | an a éci  |                                |
|      |          |            |               | du prem   |                                |
|      |          |            |               | e savoies |                                |
|      |          |            |               | Fils de   |                                |
|      |          | ;          | <i>J</i> - 1. | 4 ::: 2:  | 368                            |
| Il   | ในออดใย  | l'E ol     | ile Car       | holique   |                                |
|      |          |            |               | ı même    |                                |
|      | rance.   |            |               |           | 370                            |
| L    |          | de F       | ils uni       | que de    |                                |
|      | qu'il at | tribue     | à Chui        | nanité d  | e J.C.                         |
|      |          |            |               | ne toute  |                                |
|      | Filiatio |            |               |           | 371                            |
| lrт. | III. O   | Re cett    | e impie       | té est en | -   כ<br>•מו <del>ודות</del> מ |
| -    | tée des  | Arien      | &             | u'elle e  | f fou-                         |
| ,    | drovée   | var le     | Symbo         | ole de la | . Foi .                        |
| •    |          |            |               | particul  |                                |
| •    | S. Atha  | mase.      | - v 1         |           | _                              |
| Pa   | rfaite o | onfori     | nité du       | Fr. H     | .378<br>avca                   |
| ~ ~  | J C      | المامالورم | ***** ***     | arie, Al  | , wrig                         |

| •                                      |
|----------------------------------------|
| DES TITRES, &c. 579                    |
| les Ariens dans la notion qu'il        |
| donne du Fils de Dieu. ibid.           |
| Cette doctrine confondue par le Sym-   |
| bole de Nicée. 376                     |
| Anathématisée par les Conciles. 379    |
| Le F. H. réfuté par S Athanase en la   |
| personne des Ariens. 380               |
| Anathèmes prononcées par S. Jean       |
| contre ceux qui ne confessent pas      |
| le Pere & le Fils. 385                 |
| ART. IV. Les FF. Hardouin & Ber-       |
| ruyer sont très-suspects de n'enten-   |
| dre par le Verbe, que la pensée ou     |
| le dessein que Dieu a conçu de toute   |
| éternité de faire naître J. C. dans    |
| la plénitude des tems. 387             |
| Le Verbe dépouillé de sa propriété     |
| personnelle de Fils ne peut être       |
| conçu que comme une pensee ou un       |
| dessein existant en Dieu. 1bid.        |
| Idée que les FF. H. & B. paroissent    |
| s'en être formée. 389                  |
| Cette idée paroît par l'interprétation |
| qu'ils donnent au commencement         |
| de la premiere Epître de S. Jean,      |
| Quod fuit ab initio, &cc. 390          |
| Autres Textes de ces Auteurs qui in-   |
| sinuent la même impieté. 399           |
| Ant. V. Dans les Textes du Nouveau     |

#### TABLE

Testament où il est parte du Saint-Esprit, les FF. Hardouin & Berruyer entendent comme les Sociniens par le Saint-Esprit, ou la vertu & l'opération divine, ou de fimples dons, & un esprit créé, 405 Hérésie des Sociniens sur ce point. Les interprétations des FF.H. & B. la favorisent ouvertement. Les FF. H.& B. entendent par le St-Esprit, 1. La vertu ou l'efficacité Divine. 407 2. Hs entendent les dons on les vertus que Dieu produit en nous. 412 3. Ils entendent un esprit créé. Le Fr. H. traite de prosopopée les Textes où le Se-Esprit est annoncé comme une Personne Divine. 415 Selon le F. H. l'Esprit qui a parle par les Prophetes n'est pas le St-Esprit .. Ce n'est pas non plus, selon lui, la Personne du St-Esprit qui est discendue sur J. C. après son Bapieme. Preuve de la Divinité du St-Esprit

détraite par le même Auteur. 419 CHAP. IV. Les Processions éternelles du Fils & du St-Esprit attaques

| DES TITRES, &c. 581                     |
|-----------------------------------------|
| formellement par les FF. Har-           |
| douin & Berruyer. 421                   |
| Doctrine de la Foi Catholique tou-      |
| chant les Divines Proceffions du        |
| Fils & du Saint-Esprit. ibid.           |
| RT. I. Attaques livrées par ces Auteurs |
| au Dogme de la génération éter-         |
| 11. Î. 97. Î.                           |
| Le Fr. H. prétend que le Verbe ne       |
| reçoit rien. Combien cette propo-       |
|                                         |
| fition est contraire à l'Ecriture, &    |
| à la Foi Catholique. ibid.              |
| Explication Socinienne qu'il donne      |
| à ces paroles du Prophéte Michée,       |
| Et egressus ab initio, &c. 429          |
| Et à celles-ci d'Isuïe, Generationem    |
| ejus quis enarrabit? 431                |
| Les FF. H. & B. prétendent que ces      |
| paroles du fecond Pfeaume: Filius       |
| meus es tu: Ego hodie genni te,         |
| ne doivent pas s'entendre de la gé-     |
| nération éternelle de J.C. mais de      |
| la précendue filiation temporelle de    |
| son humanité. 434                       |
| Le vrai sens de ce Texte vengé par      |
| M. Bossuet. 437                         |
| RT. II. Attaques livrées par ces mêmes  |
| Auteurs à la Procession éternelle       |
| du Saine-Esmit. AAS                     |

| 502          | 7       | V. T             | , 1       |                         |                |
|--------------|---------|------------------|-----------|-------------------------|----------------|
| · <b>E</b> n | quel f  | ens les          | FF. H     | . & B. e                | nten-          |
| 4            | lent qu | ie le Sa         | int-E     | prit pro                | océde          |
| •            | lu Pei  | e.               |           |                         | shid           |
| Con          | nment   | ils exp          | oliqueni  | t les pa                | [fages         |
| 9            | jui pr  | ouvent           | que le    | Saint-1                 | ∑∫prii         |
| 1            | procédo | e du Fi          | ls.       |                         | 447            |
|              |         |                  |           | u Fils                  |                |
|              |         |                  |           | nt-Espr                 |                |
|              | e Pere  | e & par          | le Fils   | , contr                 | <b>E</b> ailes |
|              |         |                  | ar les 1  | FF. Har                 |                |
|              |         | ruyer.           | ***       | :hant la                | 452<br>M:C     |
| Do           | Gan de  | ainong<br>c DerG | ne ioni   | Divines.                | ibid           |
|              |         |                  | par le l  |                         | 454            |
|              |         |                  |           | rit par le              |                |
|              |         | le Fils.         |           |                         | 459            |
|              |         |                  |           | formell                 | emeni          |
|              |         |                  |           | it envoy                |                |
|              | Fils da | ıns le n         | nonde.    |                         | 461            |
|              |         |                  |           | ie le St <sub>z</sub> i |                |
|              |         | voyé p           | ar le F   | Pere &                  |                |
|              | Fils.   |                  |           |                         | 464            |
|              |         |                  |           | e la révé               |                |
|              | iu Mj   | y jtere d        | le la S   | ainte T                 | rinite         |
|              |         |                  |           | Hardo                   |                |
|              |         |                  |           | ls foutie               |                |
| ,            | de Di   | ישון אונגיינים   | conn      | oint été<br>l de per    | CYCH           |
|              |         |                  | Chrift.   |                         | -              |
| . · •        |         | 7 7.53           | -10, 21.0 |                         | 470            |

ART. I. Que la foi plus ou moins distincte du Mystère de la Trinité a toujours été nécessaire pour être sauvé: Que ce Mystère a été révélé aux Patriarches, connu des Prophétes & des Justes qui ont précédé la venue de Jesus-Christ: Qu'il y en a beaucoup de traces dans l'Ancien Testament. ibid. Avantages que les FF. H. & B. donnent sur ce point aux Sociniens. ib. Quatre vérités enseignées par S. Fulgence, opposées à quatre erreurs de çes deux Auteurs. La foi, au moins implicite, des Mystères de la Trinité & de l'Incarnation a toujours été absolument nécessaire pour être sauvé. Le Mystère de la Sainte Trinité marqué en divers endroits de l'Ancien Testament. 477 ART. II. Les FF. Hardouin & Berruyer nient formellement que les Mystères de la Trinité & de l'Incarnation aient été révélés de Dieu & connus d'aucun homme avant la venue de Jesus-Christ. Nombre de Textes de ces Auteurs qui . énoncent formellement cette erreur. ibid.

### 58

| 4  | T        | A      | B     | L     | E      |            |
|----|----------|--------|-------|-------|--------|------------|
| Co | ntradici | tion ( | entre | ces   | deux   | Auteurs    |
|    | fur un   | point  | cap   | ital  | ; & d. | u Fr. B.   |
| •  | avec lu  | i-mê   | me j  | lur c | e mêm  | e point.   |
|    |          |        |       |       |        | 494        |
| L  | Fr. B    | . fai  | ı[[en | ens   | & ma   | l justifié |
|    | par ceu  | x qu   | i cre | oient | qu'il  | n'exclut   |
|    | qu'une   | révél  | atio  | n dij | tincte | & expli-   |
|    |          |        |       |       |        |            |

cite. La prétention de ces Autours renverse les fondemens de la Religion Chiétienne & de l'autorité de l'Eglise.

498 Objection insultante qu'ils fournis-

sent aux incrédules. 105 CHAP. VII. Autre attaque que le Fr. Berruyer porte à la certitude de la révélation des Mystères de la Trinité & de l'Incarnation, en prétendant que Jesus - Christ n'en a instruit ses Apôtres qu'après sa Résurrection dans une école privee, & que les Apôtres n'en ons

culier. Le Fr. B. soutient, 1. que J. C. établi le Docteur des seuls Juifs, ne leur a donné aucune connoissance des Mystères de la Trinité & d l'Incarnation. £ 12

parle non plus que dans le parti-

Note du Fr. H. au sujet de ce verset du Ps. 32. Verbo Domini cœli firmati sunt, &c. confondue par S. Basile, & par Bellarmin. 527 Les preuves tirées du Nouveau Testa-

| 586 TABLE  | E DES TITRES                         | , &c.                      |
|------------|--------------------------------------|----------------------------|
| ment p     | areillement détrui                   | tes par ce                 |
| Auteur     | s.                                   | 531                        |
| Quelle att | teinte c'est donner                  | a la reve                  |
| lation     | du Mystère de la                     | i innue;                   |
| que de     | prétendre qu'elle                    | n ejt pa                   |
| écrite.    | ue le Fr.B. fait à                   | 533<br>Fraliteen           |
| Outrage q  | laissant pour tout                   | e ressource                |
| AVE CE     | Texte de S. Jean,                    | Il v en 2                  |
| rrois      | qui rendent té                       | moignage                   |
| dans le    | e ciel, &c.                          | 536                        |
| La preuve  | e tirée de la forme                  | du Baptê-                  |
| me &       | des Prieres publiqu                  | ues de l'E-                |
|            | areillement détru                    | ite par ces                |
| Auteur     |                                      | 538                        |
| L'explica  | tion de ces Auteu                    | .75 <i>conjun</i> 2<br>550 |
|            | r S. Athanase.<br>plication tend vis |                            |
| détruis    | re la foi de la Tris                 | nité, & à                  |
| favori     | ser le Socianisme.                   | 5 52                       |
| J          |                                      |                            |

Fin de la Table.

CHAP. IX. Autre atteinte que les FF. Hardouin & Berruyer donnent au Mystère de la Trinité, par des principes qui tendent à mette en

Dieu une Quaternité.









